


 2 

ОГЛАВЛЕНИЕ 

Введение…………………………………………………………………. 3 

Глава 1. Теоретико-методологические основы изучения гумани-

стических традиций семейного воспитания в России и Китае…… 

 

22 

1.1. Методология и методы исследования гуманистических тради-

ций семейного воспитания как историко-педагогическая про-

блема………………………………………………………………... 

 

 

22 

1.2. Истоки гуманистической традиции семейного воспитания в 

России и Китае в период древности……………………………… 

 

45 

Выводы по первой главе…………………………………………………. 80 

Глава 2. Гуманистическая направленность философской и педа-

гогической мысли России и Китая о семейном воспитании......…. 

 

84 

2.1.   Гуманистическая традиция семейного воспитания в трудах ки-

тайских просветителей, философов и педагогов Традиционного 

Китая…………………………........................................................... 

 

 

84 

2.2.   Педагоги-гуманисты дореволюционной России о традиционных 

ценностях семейного воспитания……………………………….. 

 

114 

Выводы по второй главе…………………………………………………. 142 

Заключение………………………………………………………………. 145 

Список литературы……………………………………………………... 149 



 3 

ОБЩАЯ  ХАРАКТЕРИСТИКА  РАБОТЫ 

 

Актуальность исследования. Социальная ответственность семьи пе-

ред государством и обществом за жизнь, здоровье и воспитание детей во 

все времена и у всех народов обусловлена объективными причинами и оп-

ределяет успех подготовки ребенка к взрослой и самостоятельной жизни. 

Конструктивное взаимодействие России и Китая, продолжающееся еще с 

XVII в. и охватывающее различные сферы экономики и культуры 

(О.А. Косинова), определяет научный интерес к этим странам, в том числе 

в историко-педагогическом аспекте [71; с. 104]. Значительные изменения, 

произошедшие после распада СССР и становления в КНР социализма с ки-

тайской спецификой, инициировали модернизацию экономической и соци-

альной сфер в России и Китае, что повлияло на институт семьи, ее ценно-

сти и воспитательный потенциал. Демографическая политика в России 

(Закон о материнском капитале, 2006 г.) и Китае (Закон «О народонаселе-

нии и плановой рождаемости», 2002 г.) обусловила признание семейного 

воспитания приоритетным направлением социальной политики 

(И.В. Власюк, Л.О. Володина и др.) и построение гармоничного китайско-

го общества через воспитание единственного ребенка в семье ответствен-

ным гражданином и патриотом (Линь Лю (林柳), Лу Шичжэнь（陆士桢）, 

Чжун Хуа（钟华)). 

В «Стратегии развития воспитания в РФ» (2015 г.) в качестве одного 

из традиционных источников нравственности рассматривается семья, в 

рамках которой культивируются гуманистически ориентированные ценно-

сти и традиции: «любовь и верность, здоровье, достаток, почитание роди-

телей, забота о старших и младших, забота о продолжении рода». «Кон-

цепция демографической политики РФ на период до 2025 г.» (2007 г.) ори-

ентирует на повышение рождаемости, в отличие от Китая, где государство 

с 1980-х гг. по настоящее время строит демографическую политику по 

следующим принципам: «поздно (поздний брак), «редко» (рождение детей 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B0%D1%82%D0%B5%D1%80%D0%B8%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%BA%D0%B0%D0%BF%D0%B8%D1%82%D0%B0%D0%BB


 4 

с промежутком в 4 года), мало (рождение малого количества детей)». Ха-

рактерной чертой современного китайского ребенка является то, что у него 

нет ни братьев, ни сестер. Ученые уже начали бить тревогу, обращая вни-

мание на то, что в условиях высокого материального благосостояния у 

«маленьких принцев и принцесс» в Китае будут слабо развиты моральные 

и нравственные качества этих эгоцентричных детей. На фоне возможности 

«завести» только одного ребенка желание китайской семьи произвести на 

свет мальчика привело к гендроциду – абортам по половому признаку ре-

бенка. Такая политика привела к ослабеванию связей между членами се-

мьи, отходу от семейных ценностей и вестернизации базовых основ воспи-

тания детей, что негативно повлияло на сохранение и применение народ-

ных традиций воспитания в китайской семье. Эти явления усугубляются 

низким уровнем осведомленности молодых семей Китая и России о гума-

нистических традициях, на основе которых на протяжении веков строи-

лось семейное воспитание наших народов: многодетный состав, многопо-

коленная семья, уважение к старшим и т.д. Как в Китае, так и в России по-

ворот молодой семьи к западным ценностям, переход от многодетной де-

тоцентристской семьи, в которой главной ценностью и богатством явля-

лись дети, к нуклеарной (однопоколенной) или даже инфертильной (без-

детной) семье прекращает процесс передачи традиций, обычаев, ценно-

стей. Вместе с тем семейные традиции являются одним из важных призна-

ков здоровой (В. Сатир) или функциональной (Э.Г. Эйдемиллер и др.) се-

мьи и выступают важнейшим механизмом передачи законов внутрисемей-

ного взаимодействия следующим поколениям. 

Очевидно, что характерной чертой образовательной политики Китая 

и России является установка на воспитание высоконравственных граждан, 

обладающих морально-волевыми качествами, в органическом единстве 

модернизационных и традиционных ценностей. Несмотря на противопо-

ложную демографическую политику и неоднозначное отношение к много-

детной семье, в России и Китае одинаково остро стоит проблема возрож-



 5 

дения гуманистических традиций семейного воспитания как основы под-

готовки детей к взрослой жизни. 

Обоснование хронологических рамок исследования. Хронологические 

рамки исследования определяются длительным и прерывистым характером 

становления и развития такого историко-педагогического феномена, как 

гуманистическая традиция семейного воспитания. Обращение к разным 

несовпадающим историческим периодам обусловлено несинхронностью 

цивилизационного развития России и Китая: расселение славян и их разде-

ление на восточную, западную и южную группы пришлось на время, когда 

в Китае уже существовало развитое государство. 

Для Китая хронологические рамки исследования определяются дву-

мя отрезками: 1) древний (VIII–III вв. до н.э.) – оформление учения Кон-

фуция; 2) традиционный (с III в. до 1911 г.) – развитие философских и пе-

дагогических идей конфуцианства. Окончание периода, являющегося объ-

ектом изучения в Китае, совпадает с революционными изменениями в об-

ществе начала XX в. (Синьхайская революция 1911 г.), когда прекратил 

существование Традиционный Китай. 

Россия рассматривается нами также на протяжении двух периодов, 

разрыв между которыми обусловлен недостаточностью источников, свя-

занных с гуманистической традицией семейного воспитания: 

1) с древнейших времен до XVI в. (согласно периодизации 

С. Соловьева) – период становления и развития патриархальной семьи 

как наиболее естественной среды воспитания детей, основанной на тра-

диционности и «общинном гуманизме»; 

2) XIX – начало XX в. – обращение общественно-педагогической мыс-

ли России к гуманистической педагогике, обоснование идей о гуманном 

характере семейного воспитания, построенного на народных традициях. 

Завершение изучаемого периода в России практически совпадает с ки-

тайским периодом, т.к. приходится на начало XX в. (Социалистическая 

революция 1917 г.), открывшее новый этап развития России.  



 6 

Степень разработанности научной проблематики исследования. 

Ученые-педагоги на разных этапах развития научного знания и педагоги-

ческого опыта проявляли интерес к отдельным аспектам гуманистических 

традиций семейного воспитания в России и Китае. На гуманистический 

потенциал семьи в воспитании детей в условиях патриархальной семьи об-

ращали внимание еще в Древней Руси (Владимир Мономах, К. Туровский, 

Даниил Заточник, Сильвестр) и Древнем Китае (Конфуций и его ученики).  

Гуманистическую направленность педагогических идей о семейном 

воспитании, обоснованных в философском учении Конфуция, изучали Лю 

Цзо Чан, В.М. Алексеева, М.И. Варакина, Л.И. Головачева, Е.Г. Корнетова, 

Г.Б. Корнетов, А.Е. Лукьянов, В.В. Малявин, З.Г. Нигматов, 

Л.С. Переломов. 

Гуманистические тенденции в педагогической мысли России XIX – 

начала XX в. наблюдались в трудах В.Г. Белинского, Н.А. Бердяева, 

В.В. Зеньковского, П.А. Кропоткина, Н.И. Пирогова, В.С. Соловьева, 

Л.Н. Толстого, К.Д. Ушинского, Н.Г. Чернышевского и др.; в Традицион-

ном Китае – в трудах философов и просветителей (Янь Чжитуй (颜之推), Сы 

Магуан (司马光), Ван Шоужэнь (王守仁), Цзэн Гофань（曾国藩）, Кан Ювэй（康有

为） и др.). 

Семейному воспитанию в Древнем Китае посвящены современные 

исследования Ван Дунхуа (王东华), Ван Яньянь（王阳阳）, Ло Юн（罗勇）, Ся 

Лйанцэй（夏良才）, которые подчеркивали патриархальный уклад, жесткие 

формы и методы воспитания как отражение противоречий в обществе.  

Теоретические аспекты семьи и семейного воспитания в разные ис-

торические периоды изучались в плане кровнородственных отношений и 

исторической обусловленности (С. Даймонд, К. Маркс, Л. Морган, 

О. Платонов, С.Д. Лаптенок, Ф. Энгельс). Семья рассматривалась как це-

лостная система (В.М. Слуцкий, М. Андольфи), социальный институт 

(А.Н. Антонова, В.М. Медкова, А.Г. Харчев); социокультурная ценность 

http://www.voppsy.ru/issues/1982/821/821142.htm


 7 

(И.В. Власюк), исторически развивающийся феномен (Л.О. Володина), ин-

ститут обучения традиции (В.Г. Безрогов), основа морали, нравственности 

и характера детей (Лао Шэ（老舍）, Сун Цинлин（宊庆龄）, Тао Синчжи（陶行

知）, С.Л. Рубинштейн), источник формирования патриотизма, любви к Ро-

дине, народу (Лу Шичжэнь （ 陆 士 桢 ） , Сы Ма Цянь （ 司 马 迁 ） , 

К.Д. Ушинский, Л.Н. Толстой и др.). 

Концептуальные основы педагогической традиции стали предметом 

изучения в аспекте социокультурного, традиционалистского и гуманисти-

ческого подходов. Они рассматривались как устойчивые стереотипы 

(Г.Б. Корнетов); чудо и принуждение (В.Г. Безрогов); форма избиратель-

ной фиксации (Л.В. Романюк); феномен коллективного и индивидуального 

сознания (О.А. Косинова); опыт концептуализации (Н.П. Юдина); условие 

сохранения национальных особенностей (С.В. Куликова); социальный ин-

ститут и структура, включающая элементы духовного компонента 

(М.В. Савин). Гуманистическую традицию исследовали с позиций ценно-

стно-избирательной ретроспективы педагогического опыта 

(Л.В. Романюк), как феномен народной культуры (Е.В. Бондаревская, 

В.А. Николаев), средство образования (Цао Ян（曹阳). Л.О. Володина рас-

крыла гуманистический потенциал семьи России. 

В рамках данного исследования были изучены следующие диссерта-

ции, позволившие выявить уровень научной новизны и теоретической зна-

чимости данной работы в сравнительно-сопоставительном аспекте: 

Э.В. Гилязова «Развитие педагогической мысли о семейном воспитании в 

России (вторая половина XVIII века)»; Л.О. Володина «Духовно-

нравственные ценности воспитания в русской семье во второй половине 

XIX –начале XX в. (по материалам Вологодской губернии)»; 

О.А. Косинова «Традиции российского педагогического зарубежья на тер-

ритории Китая в конце XIX – первой половине XX в.»; В.А. Николаев 

«Теория и методика формирования этнопедагогической культуры учите-



 8 

ля»; Ло Юн（罗勇） «Развитие педагогической мысли о воспитании детей в 

Китае»; Цао Ян（曹阳） «Этнопедагогические традиции и их использование 

в образовательной практике Китая» и др. 

Однако, как показал историографический обзор, гуманистическая 

традиция семейного воспитания в России и Китае в историко-

педагогической ретроспективе далеко не исчерпана и нуждается в новом 

осмыслении и сравнительном анализе ввиду выявленных противоречий 

между: 

 возрастанием социальной значимости семьи и гуманистических 

семейных традиций как приоритетных оснований подготовки детей к жиз-

ни в России и Китае и постепенной утратой историко-педагогического 

опыта, хранящего непреходящие ценности, идеалы, средства семейного 

воспитания; 

 наличием в современной историко-педагогической науке Китая и 

России исследований, посвященных развитию, установкам и тенденциям 

семейного воспитания, и недостаточным изучением гуманистической на-

правленности традиций воспитания детей в семье; 

 осознанием педагогами и родителями в Китае и России необходи-

мости применения гуманистических традиций семейного воспитания в 

формировании личности ребенка и отсутствием практических рекоменда-

ций, основанных на концептуализированном историко-педагогическом 

опыте. 

Выделенные противоречия позволили сформулировать проблему 

исследования: каков историко-педагогический сценарий развития гумани-

стических традиций семейного воспитания в России и Китае? 

Потребность воспитательной практики школы и семьи, с одной сто-

роны, и недостаточная научная разработанность данной проблемы в исто-

рико-педагогическом аспекте – с другой обусловили выбор темы исследо-

вания: «Развитие гуманистических традиций семейного воспитания в Рос-

сии и Китае». 



 9 

Объект исследования – педагогическая мысль и воспитательная 

практика России и Китая. 

Предмет исследования – развитие гуманистических традиций се-

мейного воспитания в России и Китае. 

Цель исследования – целостно представить и охарактеризовать 

процесс развития гуманистических традиций семейного воспитания в Рос-

сии и Китае с древних времен до начала XX в. 

Задачи исследования: 

1. Обосновать методологические основы и методы исследования гу-

манистических традиций семейного воспитания как историко-

педагогической проблемы. 

2. Описать истоки гуманистической традиции семейного воспитания 

России и Китая в период древности. 

3. Выявить и охарактеризовать гуманистически ориентированные 

идеи китайских философов и педагогов Древнего и Традиционного Китая 

о традициях семейного воспитания. 

4. Раскрыть гуманистический характер представлений педагогов до-

революционной России о традиционных ценностях семейного воспитания. 

Источниковедческая база исследования:  

1. Труды философско-религиозного, историко-педагогического, пси-

холого-педагогического, социокультурного содержания, относящиеся к су-

ти исследуемых историко-педагогических феноменов и проблем. 

2. Историко-педагогические и сравнительно-сопоставительные мо-

нографии, диссертации и авторефераты исследований, в которых анализи-

руются идеи ученых-педагогов и практиков, посвященные гуманистиче-

ской традиции семейного воспитания. 

3. Источники устного народного творчества России и Китая. Устное 

народное творчество и фольклор (пословицы и поговорки, колыбельные 

песни, сказки, загадки, исторические предания и былины, праздники, об-

ряды, песни «Шицзин» (诗经), мифы о прародителях Пань-гу (первый че-



 10 

ловек), Нюйве (женщина, мать Ва) и Фуси (богиня земли), легенды о Сунь 

Син-чжэ). 

4. Памятники письменности (новгородские берестяные грамоты, 

«граффити» из киевской Софии, Вологодско-Пермская летопись, «Русская 

правда», русские летописи, древнекитайские летописи «Чуньцю» (春秋) и 

комментарии к ним «Цзочжуань» (左传), записи речей правителей и их при-

ближенных «Шуцзин» (书经) и др.). 

5. Литературные произведения, религиозно-философская литература, 

сборники и летописи («Повесть временных лет», «Изборник», «Пчела», 

«Жития Святых», «Поучение Владимира Мономаха детям», «Притчи» и 

«Слово» К. Туровского, «Моление» Даниила Заточника, гл. XIX–XXII 

«Домостроя», «Гражданство обычаев детских», «Ши» 诗 («Книга стихов»), 

«Ли» 礼 («Книга ритуалов»), «Лунь юй» 论语 (Беседы и суждение), произ-

ведения китайских поэтов (Цзи Канн (嵇康), Тао Юанмин (陶渊明), Ван Вэй 

(王维), Ли Бо (李白), Ду Фу (杜甫), Сыкун Ту (司空图) и др.). 

6. Труды философов, педагогов России (П.Ф. Лесгафт, 

А.Н. Острогорский, Н.И. Пирогов, С.А. Рачинский, B.C. Соловьев, 

В.Н. Сорока-Росинский, В.Я. Стоюнин, Д.И. Тихомиров, Л.Н. Толстой, 

К.Д. Ушинский и др.) и Китая (Янь Чжитуй（颜之推）, Сы Магуан（司马光）, 

Ван Шоужэнь（王守仁）, Цзэн Гофань（曾国藩）, Кан Ювэй（康有为)). 

Теоретико-методологическая основа исследования. Для выявле-

ния методологических регулятивов данной работы важными представля-

ются исследования, посвященные методологии историко-педагогического 

исследования, в аспекте следующих подходов: 

1) социокультурного (В.Г. Безрогов, М.В. Богуславский, 

Г.Б. Корнетов, З.И. Равкин, А.Н. Шевелев и др.), позволившего рассматри-

вать семью как социокультурный феномен, формирующийся в контексте 



 11 

развития человеческой культуры и общества, в условиях исторической ди-

намики социальных институтов, структур и отношений России и Китая; 

 педагогической традиционологии (М.В. Савин, Н.П. Юдина и др.), 

обеспечившей выявление установок, норм и правил, в рамках кото-

рых осуществлялось сравнение целевых, содержательных и процес-

суальных характеристик гуманистических традиций семейного вос-

питания в России и Китае; 

 гуманистического (Е.В. Бондаревская, С.В. Куликова, Л.В. Романюк 

и др.), давшего возможность раскрыть цель, содержание и средства 

семейного воспитания через категории человечности, любви, свобо-

ды, уважения и веры. 

Применение принципа историзма обусловило установление опреде-

ленных вех в развитии гуманистической традиции семейного воспитания 

России и Китая в контексте истории человечества (Ж.-Ж. Руссо, Д. Дидро, 

Г. Фихте, Г. Гегель, А.И. Герцен, З.И. Равкин и др.); аксиологии – выявле-

ние базовых семейных ценностей и определение воспитательного идеала 

китайской и русской семьи (М.В. Богуславский, Р.Б. Вендровская, 

С.В. Куликова и др.); антропологии – рассмотрение педагогического фе-

номена семьи в аспекте взросления и развития в пространстве и во времени 

сущностных сил человека в различных исторических условиях Китая и 

России (В.Г. Безрогов, Б.М. Бим-Бад, В.В. Ильин, Г. Компейре, 

Г.Б. Корнетов, В.К. Пичугина и др.); синхронности – одновременное изу-

чение событий, происходящих в китайском и российском обществах на 

определенных исторических отрезках (А.М. Лушников, М. Мерло-Понти, 

Ф. де Соссюр). 

Исследования о семье как о социокультурном феномене дают пред-

ставление о ее сущности, функциях, видах и типах (И.В. Власюк, 

Е.С. Евдокимова, М.В. Корепанова и др.). Работы, посвященные современ-

ным проблемам семьи и воспитания детей в России (А.И. Антонов, 

В.Н. Архангельский, С.Н. Варламова, И.В. Власюк, Т.Н. Грудина, 



 12 

А. Ильяшенко, В.М. Медков, А.Г. Харчев и др.) и Китае (Ван Дунхуа（王东

华）, Ву Пэнчэн（武鹏程）, Линь Лю（林柳）, Лу Шичжэнь （陆士桢）, Ма Нин

（马宁）, Фань Цзинюй（范景宇）, Чжун Цинь（钟琴）, ориентируют на необ-

ходимость сохранения гуманистических традиций семейного воспитания. 

В исследованиях со сравнительным анализом образовательных систем 

России и Китая обозначены общие и различные исторические основы и 

тенденции модернизации воспитания и образования (Ей Юйхуа（叶玉华）, 

Цзян Сяоянь（姜晓阳）, Цзян Сюхун（蒋雪红）). 

Важное значение для данной работы имеют исторические, историко-

культурные и историко-педагогические труды, в которых изучаются: 

 особенности китайской национальной культуры и традиций 

(М.И. Варакина, Е.Г. Корнетова, А.И. Немировский, Цао Ян и др.), образо-

вание и воспитание в древневосточной цивилизации (В.Г. Безрогов, 

Г.Б. Корнетов, Е.Г. Корнетова и др.), история образования и воспитания в 

Китае (В.И. Кузищин, С.С. Семенова, Хао Кэмин（郝开明）, Ло Юн（罗勇）, 

Хэ Сяоган（何晓刚）, Фань Ган（樊纲） и др.); традиции семейного воспита-

ния в Китае (Ван Яньянь（王阳阳）, Ло Юн（罗勇） и др.), история семейно-

го воспитания, ценности воспитания в русской семье (Л.О. Володина, 

Э.В. Гилязова и др.); 

 истоки и источники древнерусской культуры, народного творчест-

ва и традиций воспитания в крестьянской семье (В.В. Колесова, 

Н.И. Кравцов, М.Н. Мельников, В.А. Николаев, Ю.С. Рябцев, 

Л.В. Телитченко, В.Ю. Троицкий и др.), ценности российского образова-

ния и воспитания (М.В. Богуславский, С.В. Куликова, Н.Д. Никандров, 

З.И. Равкин и др.), становление и развитие гуманистической педагогики 

(М.В. Богуславский, Г.Б. Корнетов, С.В. Куликова и др.). 

Исследование осуществлялось в 2010–2015 гг. в три этапа. 

На первом этапе (2010–2012 гг.) были проанализированы труды фи-

лософско-религиозного, историко-педагогического, психолого-

http://baike.so.com/doc/1097586.html


 13 

педагогичес-кого, социокультурного содержания с целью выявления сте-

пени разработанности проблемы; осуществлен поиск источников (диссер-

тации, монографии, архивные материалы), адекватных исследуемой про-

блеме; обобщен и систематизирован историко-педагогический опыт се-

мейного воспитания России и Китая; составлена система источников дан-

ного исследования.  

Второй этап (2012–2014 гг.) был посвящен выявлению теоретико-

методологической основы и научного аппарата исследования; философ-

скому и историко-педагогическому осмыслению теоретического материа-

ла; обобщению и концептуализации источников, привлеченных в ходе ис-

следования. 

На третьем этапе (2014–2015 гг.) были даны качественные харак-

теристики итогов проведенного исследования; уточнены и классифициро-

ваны теоретико-методологические основы научной работы; сформулиро-

ваны основные выводы и оформлен текст диссертации. 

В процессе исследования нами были использованы следующие груп-

пы научно-педагогических методов. 

На первом этапе основными методами исследования выступали: ана-

лиз научной литературы и архивных материалов; контент-анализ; историо-

графический; сравнительно-исторический; теоретическое осмысление идей 

народной педагогики, семьи и ее ценностной основы, семейного воспита-

ния, взаимодействия старших поколений и младших в России и Китае. 

На втором этапе ведущими являлись методы: культурно-

исторических типов; структурирование; историко-системный; описание и 

разъяснение древних источников на иностранном языке, обусловившие 

возможность отразить генезис гуманистических традиций семейного вос-

питания. 

Основные методы исследования третьего этапа: анализ, обобщение и 

систематизация, позволившие дифференцировать результаты историко-

педагогического исследования. 



 14 

На защиту выносятся следующие положения: 

1. Методологической основой исследования гуманистических тради-

ций семейного воспитания как историко-педагогической проблемы высту-

пают подходы: гуманистический (ориентирует семейное воспитание на 

свободу от насилия, человечность, уважение, любовь и веру); традициона-

листский (описывает социокультурные установки, нормы и правила се-

мейного воспитания, сконцентрированные на традиционных целях, содер-

жании и процессе); социокультурный (презентует семью как социокуль-

турный феномен, формирующийся в контексте развития человеческой 

культуры и общества). Семья как социокультурный институт и малая со-

циогруппа характеризуется ядерными связями, проявляющимися в кров-

ном родстве, которое влечет за собой главную закономерность – констант-

ность семьи. Аксиологический, антропологический, синхронный и прин-

цип историзма дают возможность представить типичную для крестьян Ки-

тая и России патриархальную семью важнейшим социокультурным фено-

меном, сформировавшимся в процессе развития человеческой культуры и 

общества, который в рамках «общинного гуманизма» сохранил родовые 

связи, гуманистические традиции и ценности воспитания (родительская 

любовь, уважение и забота о старших, ответственность всех членов се-

мьи/общины за воспитание детей). 

2. Истоками гуманистической традиции семейного воспитания в 

России и Китае, сформировавшимися в период древности, выступают вос-

питательный идеал семьи, фольклор и природа родного края. Воспита-

тельный идеал семьи как социокультурный феномен наполняется идеаль-

ными качествами, отраженными в религии и народной мудрости, которые 

позволяют человеку адаптироваться в обществе с учетом традиций и норм 

поведения в обществе. Фольклор как средство семейного воспитания вво-

дит ребенка в социум, формируя в нем идеальные качества народа (лю-

бовь, доброту, смелость, готовность помогать ближнему, уважение к стар-

шим, готовность заботиться о младших), набор которых инвариантен и 



 15 

имеет гуманистический характер. В Китае и России фольклор выступает 

как одна из семейных ценностей, наполняющих народную педагогику дей-

ственными воспитательными средствами гуманистического характера. Ве-

дущие направления воспитания (нравственное, умственное, физическое, 

трудовое) реализуются в китайской и русской семье на основе народного 

творчества (пословицы, поговорки, мифы, сказания, эпосы, легенды, пес-

ни, семейная трапеза). Нравственность воспитывалась мифами, сказания-

ми, народными изречениями, пословицами и поговорками, формируя в де-

тях понимание превосходства добра над злом, честность, доброе и вежли-

вое отношение к людям, мужество и любовь к родине. Умственное воспи-

тание было направлено на формирование уважительного отношения к зна-

нию; развитие психики (внимание, память, мышление, воображение, фан-

тазия); овладение речью, счетом, способностью к анализу, синтезу, обоб-

щению, выделению главного через загадки, скороговорки, считалки, на-

стольные игры, шарады. Физическое и трудовое воспитание позволяло 

развивать в детях физическую ловкость и беречь здоровье (пословицы и 

поговорки; сказания, сказки, мифы и былины; подвижные игры; помощь 

родителям по хозяйству). 

3. Основные идеи гуманистической традиции воспитания детей в ки-

тайской семье в эпоху Древнего и Традиционного Китая дифференциру-

ются по позициям, которые с определенной долей условности можно оп-

ределить как принципы семейного воспитания: начало воспитания ребенка 

на ранних этапах развития, в том числе в перинатальный период (Янь 

Чжитуй, Сы Магуан, Цзэн Гофань, Кан Ювэй); сочетание любви и требо-

вательности (Янь Чжитуй, Сы Магуан, Цзэн Гуфань); комплексность, гар-

моничность, разносторонность, систематичность и последовательность 

воспитания, справедливость и непредвзятость ко всем детям, независимо 

от пола и возраста, внимательное отношение к окружающей среде, вклю-

чающей природу, социум, друзей (Янь Чжитуй, Ван Шоужэнь, Цзэн Го-

фань); единство нравственного и умственного, школьного и семейного 



 16 

воспитания, физического, психологического и индивидуального подходов 

(Ван Шоужэнь, Цзэн Гофань, Кан Ювэй); опора на опыт и дарования ки-

тайского народа, мотивация к обучению (Янь Чжитуй, Сы Магуан, Ван 

Шоужэнь, Цзэн Гофань, Кан Ювэй). Ими обоснованы компоненты систе-

мы семейного воспитания: цель, содержание и средства. Цель семейного 

воспитания концентрировалась на идеальном образе истинного человека и 

конкретизировалась в воспитании преданного гражданина, который почи-

тает своего хозяина, императора, страну и своих родителей; уважает ри-

туалы, обряды, традиции и проявляет свои чувства согласно нормам и пра-

вилам поведения; ответственно относится к своим обязанностям, обладает 

чувством долга; живет простой жизнью по завету предков; бережно отно-

сится к своему физическому и душевному здоровью. Содержание семей-

ного воспитания должно быть разносторонним и опираться на историю, 

правила поведения и общения со старшими и сверстниками, законы и ри-

туалы предков, которые изложены в древних книгах. Система методов 

воспитания строилась на поощрении через привлечение, ознакомление, 

убеждение. Китайских просветителей разных периодов объединяли идеи о 

том, что родители ответственны за образование детей и их мотивацию к 

учебе. В концепциях семейного воспитания также можно выделить про-

грессивные идеи Цзэн Гофаня о трудовом воспитании и воспитании здоро-

вого образа жизни (правильный сон, сбалансированное питание, рацио-

нальный образ жизни, бодрое и веселое настроение, гармоничное соедине-

ние труда и отдыха); Сы Магуана – об обучении и воспитании девочек; 

Кан Ювэя – об общественном и общечеловеческом воспитании, создании 

школ для будущих мам. 

4. В России второй половины XIX – начала XX в. идеи педагогов-

гуманистов (В.И. Водовозов, П.Ф. Лесгафт, Н.И. Пирогов, С.А. Рачинский, 

П.Г. Редкин, В.Н. Сорока-Росинский, Д.И. Тихомиров, Л.Н. Толстой, 

К.Д. Ушинский) и философов (Н.А. Бердяев, И.А. Ильин, В.В. Розанов, 

В.С. Соловьѐв, Л.Н. Толстой) сопрягаются с гуманистической традицией 



 17 

семейного воспитания Традиционного Китая: на аксиологическом уровне 

(воспитательный идеал, фольклор, природа); в компонентах (цель, содер-

жание, средства). Воспитательный идеал как аксиологическая основа це-

лей семейного воспитания несет в себе совокупность качеств, присущих 

русскому народу и сформировавшихся в рамках крестьянской семьи: ис-

тинная любовь к Богу и ближнему, патриотизм, доброта, уважительное от-

ношение к старшим, забота о старших и младших поколениях, терпимость, 

открытость испытаниям, мужество и трудолюбие. Возобладавшая во 

взглядах на образование ребенка гуманистическая парадигма распростра-

нилась на домашнее воспитание, актуализировав в содержании семейного 

воспитания этнический компонент (история и культура русского народа и 

народов России, отечественная литература, география и этнография, уст-

ное народное творчество, природа), нашедший воплощение в детской ли-

тературе и книгах для чтения, адресованных детям, родителям и педаго-

гам. К средствам воспитательного воздействия в семье педагоги отнесли 

гуманистическую традицию народа (семейная обстановка, обычаи, эстети-

ка крестьянского быта, природа родного края, религиозные обряды, 

фольклор). Гуманистические традиции, сформировавшиеся в патриархаль-

ной семье Китая и России на протяжении истории под влиянием социо-

культурных, политических и природно-географических факторов, опреде-

ляют характер взаимоотношений между членами современной китайской и 

российской семьи и выполняют охранные функции, противодействуя нега-

тивным явлениям на институт семьи. 

Научная новизна результатов исследования: 

 впервые на основе гуманистического, социокультурного, традици-

онно-логического подходов и принципов аксиологичности, антропологич-

ности, историзма, синхронности охарактеризован процесс развития гума-

нистической традиции семейного воспитания России и Китае с древности 

до начала XX в.; 

 дополнены и творчески применены идеи о педагогических тради-



 18 

циях (О.А. Косинова) и ценностях семейного воспитания (Л.О. Володина) 

в ходе выявления гуманистических традиций семьи, сформировавшихся в 

России и Китае в древности (воспитательный идеал, фольклор, природа 

родного края); 

 определен гуманистический идеал семейного воспитания в России 

и Китае, сложившийся в веках на основе взаимодействия людей друг с 

другом, природой, общиной и государством (патриотизм, трудолюбие, 

терпимость, религиозность, храбрость, великодушие, любовь к ближнему, 

природе своего родного края, уважение к старшим, забота о младших, бе-

режное отношение к семейным традициям) и зафиксированный в традици-

ях; 

 выявлены общие воспитательные функции китайского и русского 

фольклора, в котором сосредоточены важные ответы на жизненные вопро-

сы о добре и зле, богатстве и бедности, любви и ненависти, жадности и 

щедрости, труде и лени, трусости и храбрости, войне и мире, глупости и 

уме, уважении и грубости и т.д.; 

 при сравнении пословиц и поговорок доказано одинаково ценно-

стное отношение китайского и русского народов к семье, детям, взаимоот-

ношениям между старшими и младшими, знанию и образованию, труду, 

моральным нормам и правилам поведения; выявлена направленность 

фольклора на нравственное, умственное, физическое, трудовое воспита-

ние; 

 раскрыт воспитательный потенциал природы Китая и России как 

неисчерпаемый источник душевной радости и эстетического удовлетворе-

ния, ориентирующий на воспитание в народе идеальных качеств: мужест-

ва, твердости и несгибаемости духа, благородства (бамбук и дуб); глубоко-

го внутреннего мира, чистоты (лотос, речная гладь и береза); силы, строго-

сти, справедливости, жестокости к врагу (тигр и медведь); 

 обоснованы принципы семейного воспитания в Традиционном Ки-

тае, сопрягающиеся с гуманистическими идеями российских педагогов о 



 19 

воспитании детей в крестьянской семье (начало воспитания ребенка на 

ранних этапах развития; сочетание любви и требовательности; комплекс-

ность, гармоничность, разносторонность, систематичность и последова-

тельность воспитания; справедливость и непредвзятость ко всем детям; 

учет окружающей среды, природы и социума; единство нравственного, 

умственного и физического воспитания, школы и семьи, психологического 

и индивидуального подходов; опора на опыт и дарования народа); 

 выявлены цель, содержание и средства семейного воспитания в 

России и Традиционном Китае, ориентированные на идеальный образ ис-

тинного человека, разностороннего, духовного, стремящегося к нравствен-

ному самосовершенствованию, способного нести в себе гармонию, соеди-

няя нравственное, умственное и физическое; 

 обнаружены идеи педагогов-гуманистов России XIX – начала 

XX в., сопрягающиеся с гуманистической традицией воспитания в патри-

архальной семье Китая по ее ценностям (воспитательный идеал, фольклор, 

природа) и компонентам (цель, содержание, средства). 

Теоретическая значимость результатов исследования:  

 внесен вклад в историко-педагогические и сравнительные исследо-

вания, посвященные феномену традиционного воспитания у разных наро-

дов, гуманистически ориентированным педагогическим концепциям, а 

также истокам гуманистической традиции в семейном воспитании России и 

Китая; 

 определены методологические и теоретические основания изуче-

ния гуманистической традиции семейного воспитания России и Китае с 

древности до начала XX в.; 

 раскрыты теоретические основы и закономерности развития се-

мьи как социокультурного феномена, который характеризуется констант-

ностью, обусловленной репродуктивной функцией родителей;  

 выявлены цель, содержание и средства семейного воспитания в 

России и Китае с древности до начала XX в., основанные на гуманистиче-



 20 

ской традиции патриархальной семьи и выполняющие охранительные 

функции в отношении семьи. 

Практическая ценность результатов исследования:  

1) обогащено содержание лекций по педагогике, в том числе расши-

рены возможности курса «История педагогики и образования» за счет 

включения в его содержание материалов о гуманистической традиции се-

мейного воспитания в России и Китае; 

2) разработаны методические материалы для педагогов, аспиран-

тов, студентов (спецкурс, рабочая программа, рабочая тетрадь), включаю-

щие характеристику основных понятий, хрестоматийный материал, алго-

ритмы деятельности, отражающие сущностные характеристики гумани-

стической традиции семейного воспитания; 

3) подготовлена содержательная база для конференций, коллоквиу-

мов, лекционных занятий и тематических диспутов, направленных на изу-

чение гуманистической традиции семейного воспитания, остающейся од-

ной из наиболее востребованных тем для педагогов и родителей в образо-

вательных организациях различных уровней. 

Достоверность результатов исследования доказывается адекватно 

использованными теоретико-методологическими положениями из методо-

логии историко-педагогической науки, истории педагогики и образования; 

сравнительно-сопоставительным характером исследования, заключаю-

щимся в выявлении общих и частных черт гуманистической традиции се-

мейного воспитания в истории педагогики Китая и России; анализом акту-

альных историко-педагогических исследований современности и прошло-

го; применением необходимых методов исследования, согласующихся с 

аппаратом исследования; тщательным анализом источников и успешной 

апробацией результатов исследовательской работы, отраженных в основ-

ных публикациях автора. 

Личный вклад автора заключается в непосредственном участии в 

поиске исходных данных (первоисточники, монографические и диссерта-



 21 

ционные исследования, архивные материалы) для исследовательского по-

иска; выявлении истоков и источников развития гуманистической тради-

ции семейного воспитания в России и Китае; обосновании сущности и со-

держания гуманистической традиции семейного воспитания; подготовке 

основных публикаций по выполненной работе. 

Апробация результатов исследования. Основные положения и ре-

зультаты исследования нашли отражение в 7 публикациях (из них 3 – в из-

даниях, рекомендованных ВАК Минобрнауки РФ); выступлениях в науч-

но-исследовательских лабораториях кафедры педагогики Волгоградского 

государственного социально-педагогического университета; докладах на 

конференциях различного уровня: международные (Москва, 2014–

2015 гг.); всероссийские (Санкт-Петербург, 2014 г.; Волгоград, 2013–

2015 гг.); региональные (Волгоград, 2013 г.). 

Внедрение результатов исследования позволило дополнить истори-

ко-педагогический раздел лекционного курса в ФГБОУ ВПО «Волгоград-

ский государственный социально-педагогический университет» при со-

вершенствовании учебно-методического комплекса дисциплины «Педаго-

гика» на факультете истории и права. 

Структура диссертации (169 с.) соответствует логике построения 

данного научного исследования и включает введение (19 с.), две главы 

(гл. 1 – 63 с. и гл. 2 – 62 с.), заключение (4 с.), список использованной ли-

тературы (20 с., 240 источника). 

 



 22 

Глава 1. Теоретико-методологические основы изучения гуманистиче-

ских традиций семейного воспитания в России и Китае. 

1.1. Методология и методы исследования гуманистических традиций 

семейного воспитания как историко-педагогическая проблема. 

 

Параграф посвящен выявлению проблем семейного воспитания в Рос-

сии и Китае на современном этапе, дефинитивному анализу смыслообра-

зующих категорий данного исследования (гуманизм, традиция, гумани-

стическая традиция, семья, семейное воспитание); а также, разработке 

методологической призмы исследования гуманистических традиций се-

мейного воспитания в России и Китае (подходы и принципы). 

 

Целесообразность сравнения гуманистических традиций семейного 

воспитания у двух разных народов, Китая и России, обусловлена наличием 

инвариантных характеристик нации, которые были выделены С.В. Кули-

ковой: историко-социальная основа; единение в территориальном, языко-

вом, культурном, социально-экономическом и политическом аспектах; 

язык, транслирующий культурные традиции; общинное самосознание, оп-

ределяющее специфику быта и взаимоотношений с иными народами и ми-

ром; институализированные формы материальной культуры (устное на-

родное творчество, обычаи); особенности черт характера, психики и мыш-

ления [78, с. 23]. 

Обращаясь к истории семейного воспитания в Китае и России, мы 

пытаемся задать вопросы в прошлое, чтобы найти там ответы на совре-

менные проблемы. А таких проблем в современной китайской и россий-

ской семье немало. 

В любой стране и во все времена семья считается основным воспитате-

лем ребенка, она несет ответственность за его жизнь и здоровье, качество 

воспитания и образования, подготовку ребенка к взрослой и самостоятель-

ной жизни. Именно в семье детям впервые сообщаются сведения об окру-



 23 

жающем мире, учат пользоваться различными предметами и приобщают к 

народным традициям и национальной культуре. С.В. Куликова подчерки-

вает, что «осознание человеком своей принадлежности к определенной на-

ции происходит в первые годы жизни, когда формирование личности про-

исходит на основе традиций, заложенных в семье, под влиянием обстанов-

ки, цвета, запаха, звуков, речи, прикосновений, внешнего облика близких – 

всего того, что направленно на ребенка» [77]. 

В российском обществе на фоне наметившегося разрешения демо-

графических проблем происходит работа с ценностными установками мо-

лодежи на создание семьи. Необходимо преодолеть нежелание молодых 

семей становиться родителями; увеличение возраста родителей, ожидаю-

щих своего первого ребенка; сокращение официальных браков, рост раз-

водов и сожительства [94]. Об этом также пишут А.И. Антонов, 

В.М. Медков, В.Н. Архангельский: Обесценивание семейных ценностей и 

изменение ролей в семье и обществе; ослабление мотивов на семейное по-

ведение, снижение потребности в нескольких детях, замене их на потреб-

ности всесторонней самореализации личности и культивированию прин-

ципа «бери от жизни всѐ», потреблению различного рода благ и т.п. [7]. 

Варламова С.Н. опровергает данный тезис, приводя и анализируя ре-

зультаты исследования РГСУ «Семья. Демография. Социальное здоровье 

населения», которые свидетельствуют, что катастрофические оценки и 

прогнозы ценностной динамики российского общества не имеют под собой 

реальной социальной основы. В современном обществе во главе всех су-

ществующих ценностей россияне ставят здоровье, семью, наличие детей, 

душевный комфорт. Семья является безусловной сверхценностью и важна 

для подавляющего числа опрошенных во всех группах (73-78%). То же са-

мое можно сказать и о ценности "дети", хотя для самых молодых респон-

дентов она оказалась менее значима, чем для людей среднего и пожилого 

возраста (64% среди 18-24-летних по сравнению с 76-78% в других возрас-

тных группах) [23]. 



 24 

Какие представления о семье и семейном воспитании преобладают в 

России и Китае на современном этапе? 

Китай традиционно рассматривает семью как основу общества и залог 

благополучия ее членов. Не смотря на либерализацию отношения китай-

ского общества к неполным, неофициальным, ранним и неравным бракам, 

количество разводов, матерей-одиночек, брошенных престарелых родите-

лей значительно меньше, чем в России. В южных районах Китая семья по-

прежнему остается частью большого клана родственников, поддерживаю-

щих друг друга. В китайском языке существует множество названий для 

разных членов семьи - тетушка (тайтай (太太), младший брат (диди (弟弟), 

старший брат (геге (哥哥) и т.д. И хотя в городах уже не живут большими 

семьями, большинство этик ласковых слов сохранились, потому что ими 

нередко называют и посторонних, но близких к семье людей. Как и в Рос-

сии – «дядя Петя», «тетя Маша» и др. [232]. 

Уважение к старшим и пожилым – неизменный и обязательный прин-

цип китайской и российской семьи. 

Ву Юйчжан в семейном воспитании детей самым важным считает соче-

тание любви и строгости. В жизни нужно дать своим детям максимальное 

количество родительской любви. Но наряду с этим необходима требова-

тельность, чтобы дети были готовы к жестокой окружающей среде, могли, 

так сказать «расти в дождь». Это настоящая любовь, пишет Ву Юйчжан

（吴玉章） – это единственный способ, чтобы воспитать настоящего чело-

века [172]. Воспитание в китайской семье опирается на реалии современ-

ного мира, связано с жизнью, а потому человечно и гуманно. 

Современный исследователь Ло Юн（罗勇） пишет о богатом опыте 

семейно-общинного воспитания в Китае, «уходящего корнями в первобыт-

ную эпоху» [87]. На протяжении столетий ребенок, включенный в слож-

ную и разветвленную семейную систему, со своими ценностями и иерар-



 25 

хией, воспитывался самим укладом, жизненными ситуациями, примером 

взрослых: родителей и старших братьев, родственников. В Китае, как и в 

России в семейном воспитательном пространстве традиционным было 

взаимодействие трех-четырех поколений, когда ребенок включен в инте-

рактивное общение с родителями, бабушками и дедушками. Многодетные 

крестьянские семьи в Китае и России не только составляли основу населе-

ния этих стран, но и являлись хранителями и продолжателями и лучших 

традиций китайского и российского народов. Лао Шэ （老舍）написал 

книгу «Четыре поколения», где показал богатый опыт семейного воспита-

ния в большой разновозрастной семье [215]. 

Значимость воздействия старших поколений особенно сильно в 

младшем возрасте, подчеркивал великий российский педагог К.Д. Ушин-

ский: «Природные русские педагоги – бабушка, мать, дед, не слезающий с 

печи, - понимали инстинктивно и знали по опыту, что моральные сентен-

ции приносят детям больше вреда, чем пользы, и что мораль заключается 

не в словах, а в самой жизни семьи, охватывающей ребенка со всех сторон 

и отовсюду ежеминутно проникающей в его душу» [150, с. 256]. 

С сожалением следует признать, что в России и Китае ушла в про-

шлое обладавшая сильным воспитательным эффектом такая традиционная 

основа китайской семьи, как еѐ многодетный состав. Это обусловлено из-

вестной всему миру демографической политикой в Китае (одна семья – 

один ребенок) и снижением рождаемости в 90-е годы прошлого века в Рос-

сии.  

В Китае многодетная семья официально перестала существовать, а 

современная многодетная семья в России в большинстве случаев состоит 

из двух родителей и трех и более детей. Во второй половине XIX века в 

России значительно сократилось количество многодетных семей как ос-

новной ячейки общества. 



 26 

На современном этапе государством проводится политика возвраще-

ния многодетной семье прежнего статуса. По словам президента В.В. Пу-

тина [231], нормой в России должна стать семья с тремя детьми.  

Многодетная семья — это не только определенный образ жизни, но и 

еще навык, который не так давно был у молодых людей активным [49]. Де-

ти уже в раннем своем возрасте видели, как надо обращаться с новорож-

денным, знали, как его пеленать, кормить, ухаживать за ним. Сегодня этот 

опыт уходит в прошлое, т.к. уменьшается число детей в семьях, разрыва-

ются связи между членами семьи. 

Вместе с тем, как подчеркивает Т.Н. Грудина, многодетность являет-

ся важным механизмом преодоления инфантилизации среди подрастающе-

го поколения. Многодетная семья, большинстве случаев, воспитывает бо-

лее ответственных, морально устойчивых, самостоятельных, неизбалован-

ных людей, готовых к различным жизненным ситуациям. Взросление в ус-

ловиях многодетной семьи научает детей делиться, выручать друг друга, 

быть независимыми в бытовых условиях, от вещей и потребительства 

[225]. 

В ходе анализа современных исследований по вопросам семьи нами 

был сделан вывод, что «обеих странах отпала актуальность большой се-

мьи, разорваны связи между дальними и близкими родственниками, сни-

зилась ответственность всех членов семьи за воспитание ребенка, сконцен-

трировавшись на первых родителях, т.е. отце и матери. Зачастую ребенком 

занимается только мать, т.к. отец занимается материальным обеспечением 

семьи. Вместе с тем, именно многодетная семья, имеющая свои истоки в 

патриархальной, крестьянской семье традиционно обладала высоким гу-

манистическим потенциалом воспитания» [162]. 

В современных исследованиях, посвященных воспитанию детей в 

китайской семье, разрабатывается множество направлений, которые рас-

крывают насущные проблемы в социуме и педагогике. 



 27 

Ван Дунхуа（王东华） в книге «Обретение матери» （发现母亯） 

ставит проблему воспитания гения. Автор, рассказывая реальные истории 

о человеческих судьбах, приходит к выводу о том, что мать и дитя – это 

богатство общества. Если общество заботится о них, то оно заботится о 

своем будущем. В. Дунхуа доказывает, что мать, не обладая какими-либо 

особенными талантами, может воспитать гения, создать личность [210].  

Чжун Цинь（钟琴） назвал свою книгу «Каждый ребенок ангел» 

（每一个孩子都是天使）. Он описал свой опыт воспитания ребенка в се-

мье с учетом его интересов и потребностей, теоретически обосновав прак-

тические рекомендации родителям. Автор проводит мысль о том, как важ-

на любовь к ребенку в воспитании его духовности, понимания его внут-

реннего мира. Очень важно верить в его позитивное начало, оградить от 

дурного влияния, соблюдая терпение и такт [209].  

Чэн Мочу（成墨初）анализирует проблему воспитания мальчиков в 

книге «Кто сказал, что мама не может воспитать настоящего мужчину?» 

（谁说妈妈教丌出男子汉？）. Автор обращается к истории, когда маль-

чиков воспитывали мужчины, и они вырастали сильными и мужественны-

ми. Сегодня ситуация изменилась, мальчиков воспитываю женщины: дома 

– матери, в детских садах и школах – женщины. Поэтому мальчики стали 

слабыми и изнеженными. Чэн Мочу, опираясь на исследования психоло-

гов, показывает, что при воспитании только женщинами у мальчиков не 

формируются такие важные качества как: смелость, уверенность в себе, 

абстрактное мышление, способность к творчеству. Если мужчины потеря-

ют эти свойства, то не смогут создать полноценную семью, воспитать сво-

их детей и стать полноценными членами общества. Автор предлагает ма-

мам и женщинам методику воспитания мальчиков настоящими мужчинами 

[211]. 



 28 

Схожую проблему семейного воспитания пытается решить Фань 

Цзинюй（范景宇）в книге «Роль отца в жизненном самоопределении ре-

бенка» （父亯教育决定孩子癿一生）. Автор дает рекомендации мужчи-

нам по воспитанию детей: как воспитать психологически здорового ребен-

ка, как помочь детям в учебе, как помочь детям получить хорошее образо-

вание и развитие. В качестве примера автором приводится опыт воспита-

ния своих детей. Несомненные успехи его дочери, которая в 3,5 года окон-

чила начальную школу, а в 10 лет уже публиковала результаты своих ис-

следовательских работ, свидетельствуют об эффективности его методики. 

В итоге, Ф. Цзинюй дает рекомендации отцам, как воспитать детей спо-

собными, интеллектуально и духовно развитыми [214]. 

В книге Ву Пэнчэн（武鹏程） из серии «Детская возможность» （儿

童能力培养） обращается к актуальной проблеме однодетной китайской 

семьи. Автор пишет о том, что сегодня одного ребенка в семье воспитыва-

ют много человек: мама, папа, две бабушки, два дедушки и т.д. В связи с 

этим дети воспитываются в тепличных условиях и не могут в дальнейшем 

противостоять жизненным трудностям. Выходя во взрослую жизнь, дети 

не могут самостоятельно принимать решения, т.к. в обществе условия бо-

лее сложные, чем в семье. Автор дает родителям рекомендации по созда-

нию в семье таких условий, при которых дети научаться решать проблем-

ные ситуации, будут самостоятельными и скромными [212]. 

Ма Нин（马宁） также дает рекомендации по семейному воспита-

нию в книге «Как стать хорошими родителями» （怎样成为好父母）. Он 

считает, чтобы стать хорошими родителями, нужно развиваться вместе с 

детьми. Автор ставит три вопроса: достаточно ли одной любви для взаи-

мопонимания между родителями и детьми; как не навредить ребенку из-за 

невнимательного и небрежного отношения к ребенку; какие психолого-

http://baike.so.com/doc/1097586.html


 29 

педагогические методики нужно использовать родителям для установле-

ния гармоничных отношений между родителями и детьми [213]. 

Изучение популярных работ современных китайских ученых дало 

нам возможность определить ведущие направления исследований в облас-

ти семейного воспитания: «Ушла в прошлое обладавшая сильным воспита-

тельным эффектом такая традиционная основа китайской семьи, как еѐ 

многодетный состав. Это обусловлено известной всему миру демографи-

ческой политикой (одна семья – один ребенок). С этой традицией отпала и 

актуальность большой семьи, разорваны связи между дальними и близки-

ми родственниками, снизилась ответственность всех членов семьи за вос-

питание ребенка, сконцентрировавшись на первых родителях, т.е. отце и 

матери. Зачастую ребенком занимается только мать, т.к. отец занимается 

материальным обеспечением семьи» [160; с. 921].  

Итак, в Китае и России сегодня очень актуальны следующие общие 

проблемы семейного воспитания: возрождение лучших традиций семейно-

го воспитания, подготовка ребенка к самостоятельной жизни в обществе, 

установление правильных отношений в семье (с родителями, братьями, се-

страми), оптимальные формы воспитания детей матерями и отцами пр. В 

Китае обозначилась проблема воспитания «маленького императора». Пе-

дагоги и родители думают над вопросом: как в условиях воспитания одно-

го ребенка привить ему необходимые традиционные качества, которые 

раньше формировались благодаря многодетной, патриархальной семье. В 

то же самое время, в России на фоне улучшающейся демографической си-

туации, все же остается проблема воспроизводства жизни и воспитания де-

тей. Молодые семьи предпочитают воспитывать одного, максимум двух 

детей, родив их как можно позже. Более того, процесс воспитания в семье 

остается стихийным, без учета позитивного опыта народной педагогики, 

без опоры на гуманистическую традицию семейного воспитания. 

 В целях определения категории «гуманистическая традиция» был 

предпринят контент-анализ [90] философской, исторической, педагогиче-



 30 

ской, психологической литературы. Проанализирован пласт текстовых ма-

териалов, посвященных проблемам гуманизма, гуманистической направ-

ленности, гуманистической педагогики.  

В современных историко-педагогических работах анализу различных 

аспектов гуманизма в воспитании и образовании посвящены исследования 

ученых (Е.В. Бондаревской, М.В. Богуславского, Г.Б. Корнетова, Д.С. Ли-

хачева, С.В. Куликовой и др.). 

Поскольку педагогическая практика возникла гораздо раньше тео-

рии, как отражение определенной потребности в передачи социально зна-

чимого опыта от старших поколений к младшим, мы обратились к прояв-

лениям гуманности на ранних стадиях развития человечества. Источникам 

изучения доисторической эпохи выступали археологические раскопки и 

этнографические сведения племен Новой Гвинеи, Южной Америки и Ав-

стралии, сохранившие черты первобытности до наших дней. В доистори-

ческое время гуманизм в отношениях между взрослыми и детьми был без-

условным и повсеместным. У указанных выше племен практически отсут-

ствовали наказания, как на стадии родовой, так и в условиях семейной об-

щины. Беспрекословное подчинение младших старшим исключало даже 

необходимость повышения голоса, не говоря уже о физических воздейст-

виях. Это свидетельствует о наличии гуманистической воспитательной 

практики на примитивном уровне. 

Именно в древности сформировался богатейший источник гуманиз-

ма – народная педагогика, проявлявшаяся в фольклоре, обычаях, обрядах и 

т.п. Гуманистические идеи о взаимной любви, совместном труде и преодо-

лении опасных ситуаций сообща, выступали основой для целостного вос-

питания и развития физических, душевных и духовных сил ребенка. 

Подчеркивая инвариантную сущность народной педагогики, 

С.В. Куликова выделяет пять постоянных оснований, которые делают ее 

национальной, а не абстрактно общечеловеческой: «базовые национальные 

ценности образования; национальный образовательный идеал; сочетание 



 31 

общекультурного и этнического компонента в содержании образования; 

опора на педагогическую традицию и народную педагогику; установление 

отношений с инокультурными педагогическими традициями. В данных ха-

рактеристиках прослеживаются компоненты целостного педагогического 

процесса, включающего целевую, содержательную и процессуальную со-

ставляющие» [78, с. 21]. 

Гуманистическая доминанта пронизывает народную педагогику у 

всех народов. З.И. Равкин по этому поводу писал: «Народная педагогика 

представляет собой совокупность педагогических сведений и воспитатель-

ного опыта, сохранившихся в устном народном творчестве, обычаях, тра-

дициях, детских играх и игрушках. Она предполагает исследование педа-

гогической культуры народных масс, выработанной тысячелетним опытом 

человечества и бытующей в народе до наших дней» [118]. 

Педагогика древневосточных цивилизаций, которую называют пра-

родиной образования, являет миру неповторимую культуру взаимоотно-

шений между учителем и учеником, выгодно разнящуюся с педагогиче-

скими моделями Запада. Данное обстоятельство обусловлено традицион-

ностью восточного общества, построенного на превосходстве коллектив-

ного над индивидуальным, и глубокой религиозной доминантой в челове-

ческих умах индивидуальном и общественном сознании. Своеобразие 

Древнего Востока экстраполировалось и на гуманизм, которым были про-

низаны религиозно-философские учения Индии и Китая. В тоже время, в 

связи с деспотичным характером древневосточных государств, взаимоот-

ношения между воспитателями и воспитанниками в семье и обществе 

строились на авторитарной основе и жесткой дисциплине.  

Китайская цивилизация, обладая особым восточным миропониманием 

людей и вещей, внесла значительный вклад в становление гуманизма во-

обще и гуманистической педагогики, в частности. Здесь, безусловно, пер-

венство необходимо отдать Конфуцию (ок. 551 до н. э. - 479 до н. э.), в фи-

лософско-педагогическом учении которого гуманность (жэнь 仁) являлась 

https://ru.wikipedia.org/wiki/551_%D0%B3%D0%BE%D0%B4_%D0%B4%D0%BE_%D0%BD._%D1%8D.
https://ru.wikipedia.org/wiki/479_%D0%B3%D0%BE%D0%B4_%D0%B4%D0%BE_%D0%BD._%D1%8D.


 32 

ведущей этической идеей, пронизывающей цель, задачи, содержание воспи-

тания и обучения человека. Гуманистическую составляющую в философ-

ском учении Конфуция изучали Лю Цзочан（刘作昌）, В.М. Алексеева, 

Л.И. Головачева, Г.Б. Корнетов, Е.Г. Корнетова, А.Е. Лукьянов, В.В. Маля-

вин, З.Г Нигматов, Переломов Л.С. 

Л.И. Головачева, проанализировав множество интерпретаций конфу-

цианства, пишет: «Конфуцианство – не то, что должно быть, а то, что уже 

сложилось, уже живет и развивается» [38]. Более того, основные термины, 

введенные Конфуцием и его учеником Мэн-цзы (III в. до н. э.), были ос-

мыслены неоконфуцианцами в XI – XIII веках: «ритуал» (ли 礼), «челове-

колюбие» (жэнь 仁), «справедливость» (и 义), «почитание старших» (сяо

孝), «искренность» (синь 信), «преданность» (чжун 忠) и др. [179]. 

Центральные составляющие учения Конфуция «жэнь 仁» (гуманность, 

человечность), «сяо 孝» (почитание старших) и «ли 礼» (нормы, правила по-

ведения) были неразрывны с педагогическим опытом китайского народа, опи-

равшимся на традиционный характер восточной культуры и семьи. Ло Юн 

раскрывая важную часть китайского менталитета и характерные черты китай-

ского народа, обращает наше внимание на «любовь к учению, вежливость, 

уважение к старшим, почтение к родителям, которые проповедовал Конфу-

ций» [87]. 

 Резюмируя вышесказанное, необходимо обозначить знаковые пози-

ции в гуманистическом подходе к воспитанию в китайской семье, которые 

сконцентрированы в этико-политическом учении Конфуция: воспитывать 

человечность; жить согласно традициям и морали; почитать родителей 

и уважать старших. 



 33 

Г.Б. Корнетов подчеркивал, что Древневосточные цивилизации яв-

ляются прародиной образования, многое созданное культурой и народами 

Древнего Востока, было впитано и развито философами Античности [65]. 

С самим термином «гуманизм» мы впервые встречаемся в древне-

римских источниках I в. до н.э., в которых он переведен Варроном и Цице-

роном с древнегреческого слова «пайдейя», как форма образования благо-

родного человека. Г.Б. Корнетов подчеркивает, что понятие «humanitas» 

(«гуманизм», «гуманность»), введенное Цицероном (106–43 гг. до н.э.), 

«стало одним из ключевых для Западной цивилизации» [64; с. 72]. 

Ренессансный гуманизм противостоял социальным реалиям эпохи 

Возрождения и намного опережал время, т.к. ориентировался на воспита-

ние «личности активной, разумной, образованной, преисполненной граж-

данского долга, следующей христианским ценностям, способной к служе-

нию обществу и достижению жизненного успеха» [68; с. 35]. 

Гуманистические тенденции в педагогической мысли Западной Ев-

ропы прослеживаются в наследии Я. А. Коменского, Ж.Ж. Руссо, И.Г. Пес-

талоцци. Г.Б. Корнетов пишет, что они относились к образованию как 

средству развития «способного к творчеству, думающего, чувствующего и 

действующего человека, культивации заложенных в нем от природы по-

тенций, как средство формирования в нем человечности, определяющей 

стиль отношений с другими людьми, его социальное поведение» [68; с. 

245]. В условиях становления индустриального общества Д. Дьюи, ориен-

тируясь на необходимость интеллектуального развития человека, также 

предпочел опереться на гуманизм. Поиск образа и инструмента воспитания 

целостного человека сподвиг гуманистов педоцентристкого направления 

(Э. Кей, М. Монтессори, А. Нейл) на провозглашение «культа ребенка». 

В целом, XX век для Запада – век гуманистический, поскольку 

именно гуманистическая традиция, явившись спасительной идеологией, 

помогла справиться с кризисными ситуациями в обществе и реализовать 

человеческие ресурсы, в том числе и в образовании. По этому поводу 



 34 

Г.Б. Корнетов пишет: «Базисные педагогические традиции Западной циви-

лизации в полном объеме отразили ее социокультурные особенности, неся 

в себе заряд гуманизма, способность к модификациям» [68; с. 112]. 

Подлинно гуманистическая идеология, по мнению Г.Б. Корнетова, 

базируется на признании природной индивидуальности человека и непре-

ходящем значении человеческого «Я». С позиций гуманистического под-

хода сущность процесса образования определяется как осуществление 

природы человека, реализация его внутреннего потенциала [64; с. 29].  

В России конца XIX – начала XX века в общественно-философской 

мысли сформировалось понятие гуманизма, фиксировавшее взгляд на че-

ловека с позиций целостности. Осмыслению этого явления были посвяще-

ны работы дореволюционных историков педагогики (М. Демков, 

П. Каптерев, А. Медведков, В. Чарнолусскиий), которые предприняли по-

пытку выявить новые подходы к воспитанию и образованию. 

В указанный период целостность рассматривалась как некое условие 

обновления самого человека и социума на основе гуманности, демократии 

и свободы. На основе этого С.В. Куликова выделила народническое и ре-

лигиозное направления в развитии гуманистической мысли в России. 

Представители первого направления связывали гуманизм и всеобщее бла-

го, примиряя, таким образом, человека и общество, которое, по мнению 

Н.Г. Чернышевского должны быть дополнением одного к другому: «гу-

манность и забота об улучшении человеческой жизни» [108]. 

В.Г. Белинский в развитии человечности обнаружил потенциал для разви-

тия образования: «Гуманность есть человеколюбие, но развитое сознанием 

и образованием» [113]. А.В. Салютина выделила ведущие качества гуман-

ного человека, сформулированные представителями народнического на-

правления, которые характеризовали гуманизм как «…уважение к челове-

ческой личности, демократизм, народность, неотделимость личного сча-

стья от общественного блага, признание прав и свобод человека, необхо-

димость общечеловеческого образования» [131, с. 14]. 



 35 

Философскую и религиозно-нравственную доминанту в российской 

трактовке гуманизма на рубеже веков объединяют имена Н.А. Бердяева, 

В.В. Зеньковского, П.А. Кропоткина, В.С. Соловьева, Л.Н. Толстого, 

Г.В. Флоренского. Их учения, пронизанные идеей о ценности человека, 

явились фундаментом для построения концепций гуманистической педаго-

гики и модернизации методологической основы построения современного 

образования и в обществе в целом. 

Очевидно, что понятие «гуманистическая педагогика», оформившись 

в России на рубеже XIX – XX веков, несла в себе «идеи о любви и свободе, 

о вере в человека и о стремлении человека к усовершенствованию». В рос-

сийском культурном слое поиск гуманистических моделей общества про-

явился в сущностных характеристиках, выделенных С.В. Куликовой: 

 «общечеловеческие, опирающиеся на христианскую мораль и нрав-

ственность (любовь к человеку; вера в человека и его духовные силы; ува-

жение человека); 

 демократические, опирающиеся на идею о равенстве и братстве 

(свобода личности; народность); 

 формирующие, опирающиеся на целостный подход к взгляду на че-

ловека (усовершенствование личности, подъем самосознания личности до 

стремления к самоусовершенствованию)» [79]. 

Безрогов В.Г. рассуждая о традиции и механизмах ее передачи, подчер-

кивает ее эзотерическую сущность: «Передача знания, традиции, истины 

— не только гармония, это и риск борьбы, риски, связанные с роком или 

неудачей. Передача традиции есть и чудо, и принуждение» [11]. 

Плахов В.Д. определяет традицию как «определенный тип отношений 

между последовательными стадиями развивающегося объекта... когда 

«старое» переходит в «новое» и продуктивно работает в нем» [111]. 

Г.Б. Корнетов считает, что «содержание традиции включает в себя 

представления об опыте и способах деятельности: стереотипизированный 



 36 

опыт деятельности, способы его обозначения, воспроизводимые от поко-

ления к поколению» [67]. 

В исследованиях О.А. Косиновой «Педагогическая традиция сообщает 

педагогической культуре свойство преемственности, является феноменом 

как коллективного, так и индивидуального сознания. Механизм традиций 

позволяет проследить динамику закрепления и развития социально значи-

мого опыта и в этом смысле может выступать как метод исследования» 

[70]. 

Н.П. Юдина в своей работе «Педагогическая традиция: опыт концеп-

туализации» представила содержание традиции как опыт, взятый в его 

континуальности [167]. 

М.В. Савин отмечает, что «в каждом обществе традиция подвергается 

качественному институциональному и социальному структурированию». В 

структуре педагогической традиции М.В. Савин выделил следующие ком-

поненты: «духовный (закрепляющий предписания, нормы и уставы); мате-

риальный (действующие, долговременные, устойчивые и упорядоченные 

средства развития и деятельности педагогических традиций); личностный 

(личность или группа личностей, являющиеся носителями педагогических 

традиций в современном обществе); результирующий (объективированный 

педагогический опыт, выраженный в содержании данной педагогической 

традиции)» [129]. 

Ценным в исследовании М.В. Савина представляются элементы духов-

ного компонента педагогической традиции, которые он выделил на основе 

целостного анализа источников: мораль, нравственность, нравы, образцы 

поведения, обряд, отношения, правила, религия, ритуал, фольклор, этикет, 

ритуал, язык и др. 

Романюк Л.В. рассматривает феномен педагогической традиции «как 

форму избирательной фиксации педагогических стереотипов, основанных 

на прогрессивных педагогических идеях и выражающихся в педагогиче-

ском опыте определенного исторического этапа, аккумулирующихся и 



 37 

воспроизводящихся в педагогической практике современности, имеющей 

направленность на альтернативное использование» [123]. 

Также в рамках социокультурного подхода рассуждает и М.В. Са-

вин, который в содержание педагогической традиции включает систему 

«исторически сложившихся норм, ценностей, значений, идей и знаний пе-

дагогической теории и практики, получающих выражение в системе мора-

ли и права, художественной сфере и науке, относящихся к педагогической 

действительности». Особенно важным для нашего исследования является 

вывод М.В. Савина о том, что «в самой педагогической традиции, несмот-

ря на множественность присущих ей элементов, существует некая главная 

идея, которую выражает вся традиция, и, чаще всего, данная идея и дает 

название всей традиции» [129]. 

Для каждой нации свойственны «базисные педагогические тради-

ции», которые Г.Б. Корнетов рассматривает как «…устойчивые стереоти-

пы, обусловливающие общие подходы к способам постановки, осмысления 

и решения проблем образования» [68]. 

С.В. Куликова рассматривает традиционность как «базовую цен-

ность российского уклада жизни, позволяющую сохранять национальные 

особенности русской культуры». Она связывает народно-педагогическую 

традицию с ментальностью и характеризует ее как «наиболее устойчивый 

педагогический феномен, основной характеристикой которого является 

национальная специфика» [80]. 

Нельзя не согласиться с Л.В. Романюк, которая пишет, что гумани-

стическая педагогическая традиция «представляет собой актуальное дос-

тояние прошлого, ценностно избирательную ретроспективу педагогиче-

ского опыта, содержательно «профильтрованного» поколениями». Она ак-

кумулирует «социально значимые регулятивы педагогического творчества 

через субъекта – носителя данной традиции» [123]. 

О.А. Косинова обосновывала «важнейшую роль национальной россий-

ской культуры как источник личностного развития и совершенствования. 



 38 

Признавая национальную российскую школу в качестве ценностно-

институциональной основы образовательной деятельности, она выделила 

такие традиции как: гуманистическая, православная, общественно-

педагогического движения и др.» [72]. 

Носителями гуманистической педагогической традиции в каждой от-

дельно взятой стране является нация, дающая название государству. В Ки-

тае – это китайская нация, в России – российская нация. В работах 

С.В. Куликовой одной из имманентных составляющих инвариантной ха-

рактеристики национального образования, которая «специфично вариа-

тивно проецируется в образовании определенной нации, выделены педаго-

гическая традиция и народная педагогика» [80].  

В.А. Николаев описывает средства народной педагогики, опирающиеся 

на народную культуру, состоящую из следующих компонентов: «средства 

материальной культуры (предметы труда, быта, прикладного искусства); 

средства духовной культуры (религия, нравы, фольклор); средства социо-

нормативной культуры (нормы, обряды, этикет)» [99; с. 9-10]. 

С.В. Куликова подчеркивает гуманистический характер народной 

педагогики, которая определяет содержание и средства семейного воспи-

тания. Ненасильственный характер передачи социального опыта от стар-

ших к младшим в условиях семьи также опирается на гуманистические 

ценности педагогики, созданной народом. 

Таким образом, проведенный выше анализ позволяет сделать вывод, что 

методологическими регулятивами историко-педагогического исследова-

ния, посвященного изучению гуманистических традиций семейного воспи-

тания в России и Китае, выступают гуманистический и традиционалист-

ский подходы. 

Гуманистический подход позволит определить направленность це-

лей, содержания и средств семейного воспитания в России и Китае, отвер-

гающую насильственную составляющую и концентрирующую субъектов 



 39 

семейного воспитательного процесса на человечности, уважении, любви, 

свободе, вере, традиции, стремлении к совершенствованию. 

Традиционалистский подход дает возможность определить сложив-

шийся в практике семейного воспитания России и Китая смысловой ряд 

социо-культурных установок, ценностей, идей, поведенческих правил, в 

которых сходятся и расходятся целевые, содержательный и процессуаль-

ные характеристики семейного воспитания в этих странах. 

Е.П. Белозерцев выделяет «три основные ценности российского образо-

вания: семья, школа, учитель» [14; с. 100]. Он и считает, что «в истории 

становления и развития национального образования России можно выде-

лить характерные черты, или константы», под которыми он понимает «по-

стоянные, практически неизменные при тех или иных преобразованиях 

черты, которые делают явление русского воспитания целостным и позво-

ляют увидеть его природу в самых общих чертах. В качестве таких кон-

стант он определяет духовность, открытость, традиционность» [14; с. 101]. 

Рассмотрим категории «семья» и «семейное воспитание» и направ-

ления исследования по данной теме в России и Китае. 

Семья как важный социальный институт и человеческая общность все-

гда была предметом пристального внимания философов, историков, со-

циологов, педагогов, психологов, экономистов, политиков и т.д. Соответ-

ственно, в зависимости от предмета исследования и научного подхода, су-

ществует множество определений семьи. В рамках историко-

педагогического исследования нет необходимости анализировать трактов-

ки с позиции всех научных направлений. Остановимся лишь на этимоло-

гическом, философском и психолого-педагогическом спектре определений 

семья. 

К. Маркс характеризует семью, как сгусток всех форм социального уст-

ройства общества: «Она содержит в миниатюре все те противоречия, кото-

рые позднее развиваются в обществе и в его государстве» [91]. Безусловно, 

семью необходимо рассматривать как важнейший социокультурный фено-



 40 

мен, поскольку он позиционируется в контексте функционирования и раз-

вития человеческой культуры и общества, в условиях исторической дина-

мики социальных институтов, структур и отношений. Здесь очевидным яв-

ляется применение социокультурного подхода. 

В XIX веке результаты исследования американского антрополога 

Л. Моргана, посвященные истокам становления семьи, были изложены в 

работах «Системы родства и свойства человеческой семьи» и «Древнее 

общество». Опираясь на этнографические данные, ученый вскрыл предпо-

сылки развития семьи от низшей формы к высшей. Рассматривая педаго-

гический феномен семьи в аспекте взросления и развития в пространстве и 

во времени сущностных сил человека в различных исторических условиях 

целесообразно применение антропологического принципа. 

Известный социалист Ф. Энгельс с позиций материализма обосновал 

концепцию происхождения семьи частной собственности и государства, 

описав ее в одноименной работе. 

Характеристика процесса становления и развития гуманистической 

традиции семейного воспитания в России и Китае в контексте истории че-

ловечества требует применения принципов синхронности и историзма. 

Г.Б. Корнетов основывает исторический принцип «на положении о том, что 

исследование педагогического объекта обусловливает необходимость вы-

явления предпосылок его возникновения (общественно-исторических, со-

циальных и собственно педагогических), обоснования критериев периоди-

зации и соответственно этапов его развития…» [68]. 

Так, Ф. Энгельс, проанализировав характерные для доисторического 

времени семейные формы, сделал вывод о том, что при материалистиче-

ском понимании истории основным моментом является «производство и 

воспроизводство непосредственно жизни», которые в каждую историче-

скую эпоху протекают в соответствующих социокультурных условиях и 

обусловлены уровнем развития труда и семьи. Выведенная Ф. Энгельсом 

закономерность свидетельствует о зависимости социального устройства 



 41 

общества от развития труда: чем ниже уровень развития труда, тем выше 

роль семьи и рода в институализации тех или иных форм управления со-

циумом и взаимоотношениями между людьми. В соответствии с этапами 

формирования человеческого общества Ф. Энгельсом выделены три типа 

брака: дикость – групповой брак, варварство – парный, цивилизация – мо-

ногамия [91]. В качестве основных предпосылок единобрачия, как дости-

жения исторического развития человечества, Ф. Энгельс выделяет не лю-

бовь, не мораль, не традицию, а причины экономического характера. 

Ф. Энгельс в процессе эволюции семьи от группового брака к совре-

менной форме семейных отношений в качестве переходной стадии выде-

лил патриархальную семью. Вместе с тем, именно патриархальная семья, 

объединяющая крестьян и земледельцев Китая и России, не только позво-

лила сохранить общинные и родовые связи, но и сберечь гуманистические 

традиции воспитания и взаимодействия детей и взрослых. 

Многие традиционные ценности (уважение и забота о старших, от-

ветственность вех членов семьи/общины за воспитание детей и др.), сфор-

мировавшиеся именно в патриархальной семье, определяют характер 

взаимоотношений между членами современной семьи и выполняют охран-

ные функции, противодействуя негативным явлениям и нападкам на ин-

ститут семьи и брака. Более четкое выявление и детализация этих ценно-

стей в Российской и Китайской семье С.В. Куликова ориентирует исследо-

вание на применение аксиологического принципа, в котором она обращает 

внимание на «актуальность классических теорий и концепций, равнознач-

ность традиций и творчества, «возможность духовного открытия в на-

стоящем и будущем», конструктивный диалог историка педагогики с обра-

зовательными феноменами прошлого» [76; с. 30]. 

Как общенаучный метод познания социальных явлений и процессов 

он изначально основывался, согласно М.М. Бахтину, «на диалоге культур, 

ибо лишь в условиях отличия культур друг от друга, можно понять смысл 

другой культуры» [10; с. 98]. В рамках историко-педагогического исследо-



 42 

вания национальной проблематики аксиологический принцип может слу-

жить методологическим инструментом исследования национального само-

сознания.  

О. Платонов в энциклопедии «Русская цивилизация» пишет, что «семья 

– это группа людей, связанная браком или кровным родством, ведущая 

общее хозяйство, осуществляющая взаимопомощь и взаимоподдержку» 

[238].  

В толковом словаре С.И. Ожегова под семьей понимается группа жи-

вущих вместе родственников. С.Д. Лаптенок в философском словаре рас-

сматривает семью как «основанное на браке или кровно-родственных от-

ношениях объединение людей, связанное хозяйственно-бытовой общно-

стью и взаимной ответственностью; первичная институционализируемая 

социальная форма совместной жизни людей» [230]. 

В российском философском словаре семья – основанное на браке или 

кровнородственных отношениях объединение людей, связанное хозяйст-

венно-бытовой общностью и взаимной ответственностью; первичная ин-

ституционализируемая социальная форма совместной жизни людей [226].  

По мнению китайского ученого Лао Шэ семья – это бастион морально-

сти [215]. Сун Цинлин（宊庆龄） пишет, что характер и талант детей, в 

конечном счете, зависит от семьи и родителей, поскольку именно семья 

оставляет в душе ребенка неизгладимый след [170].  

Тао Синчжи считает, что «дети, как рассада», а потому и для обучения 

детей нужно использовать соответственные способы, «только так они мо-

гут прорасти и расти дальше, а если не так, то в детстве можно получить 

серьезную травму, которая в последствии помешает ребенку реализовать-

ся» [171]. 

В.М. Слуцкий и М. Андольфи рассматривают семью, как целостную 

систему, главной особенностью которой является ее подверженность по-

стоянной трансформации; она способна к саморегуляции, и в этом заклю-

чается основа ее нормального функционирования; важной особенностью 

http://enc-dic.com/enc_rus/Semja-1422.html
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/brak
http://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/rodstvennii
http://znachenieslova.ru/slovar/ushakov/obedinenie
http://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/svyazat
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/obschnost
http://znachenieslova.ru/slovar/fasmer/vzaimnii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/otvetstvennost
http://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/pervichnii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/socialnii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/forma
http://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/sovmestnii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/jizn
http://www.voppsy.ru/issues/1982/821/821142.htm


 43 

семьи как системы является ее открытость, т.е. взаимодействие с другими 

социальными системами: школой, производством, соседями и т.д. [135] 

С. Дайамонд противопоставляет внесемейное, жестко институализиро-

ванное, и семейное, неформальное обучение. Он пишет о бесписьменных 

обществах: «Обучение в таких обществах включено в социализацию. То 

есть, обучение навыкам и отношениям не рационализировано функцио-

нально в особых институтах, оно проходит внутри сети персональных от-

ношений, основывающейся на парадигме родства» [222]. 

С.Л. Рубинштейн, определял семью как «нравственный союз (сооб-

щество), состоящий из родителей и детей, обладающих устойчивостью, 

постоянным характером, и связанных в единстве не только жилищем, но и 

ценностями, целями, чувствами, основанными на кровном родстве» [126]. 

По мнению социологов А.Н. Антонова и В.М. Медкова функциони-

рование семьи как социального института обусловлено потребностями со-

циальной системы, заинтересованной в сохранении человечества общно-

сти, нации. Семья не может не существовать, она, может быть заменена 

какой-либо иной формой организации. Следовательно, общество заинтере-

совано в поддержании социального института семьи ради собственного 

существования и развития [7]. 

А.Г. Харчев рассматривает семью как малую социальную группу, 

основанную на браке и родстве, члены которой заинтересованы в совмест-

ном проживании и взаимопомощи [153]. 

В.Г. Безрогов связывает семью и традицию: «Семья – институт обуче-

ния традиции. Направление к школе от воспитания в семье и роде не един-

ственное направление развития образовательных систем традиционного 

общества» [11].  

И.В. Власюк рассматривает семью, как социокультурную ценность и 

социально-педагогический феномен [25]. Учитывая социокультурную и 

ценностную составляющие семьи, нельзя оставить без внимания исследо-

вания, посвященные воспитательному потенциалу семьи. Л.О. Володина в 



 44 

работе «Духовно-нравственные ценности воспитания в русской семье во 

второй половине XIX -начале XX в.» [29], опираясь на историко-

педагогический опыт, уточнила и расширила социоприродную характери-

стику русской семьи как сферы воспитания. Семья в исследованиях 

Л.О. Володиной – это «феномен, исторически развивающийся в опреде-

ленной природно-географической среде; субъект национальной культуры, 

формирующийся в структуре рода, нации, общества, государства, испыты-

вающий влияние региональных особенностей. Семья воспринимает, со-

храняет и создает духовно-нравственные ценности воспитания» [27]. 

Итак, семья как институт и малая социогруппа характеризуется 

ядерными связями, проявляющимися в кровном родстве, которое влечет за 

собой главную закономерность – константность семьи. Стабильность 

семейного союза определяется интересами супругов-родителей и запро-

сами социума, зависящего от репродуктивной функции семьи. Воспроиз-

водя себя, родители воссоздают общество. 

Анализ ведущих дефиниций исследования показал, что гуманисти-

ческие традиции семейного воспитания в России и Китае необходимо изу-

чать с позиций гуманистического, социокультурного и традиционалист-

ского подходов с применением принципов синхронности, историзма, педа-

гогической аксиологии и антропологии.  

 



 45 

1.2. Истоки гуманистической традиции семейного воспитания 

в России и Китае в период древности. 

В данном параграфе для выявления истоков гуманистической тра-

диции семейного воспитания в России и Китае в период древности будут 

определены исторические периоды, а также проанализированы древне-

русские и древнекитайские источники народной педагогики.  

Зарождение Древнекитайской цивилизации востоковедами связыва-

ется с неолитическими культурами, сформировавшимися в V—III тыс. до 

н. э. в среднем течении реки Хуанхэ（黄河）. Китай, как и другие страны 

древнего мира не имел единой системы летосчисления. С I тыс. до н. э. да-

ты фиксировались по периодам правления верховных правителей. Во вто-

рой половине I тысячелетия н.э., когда в Китае уже существовало государ-

ство, завершилось расселение славян и их разделение на восточную, за-

падную и южную группы. 

В данном параграфе применена периодизация, основанная на соци-

ально-экономическом развитии общества в Китае и России. 

В истории древнекитайского общества учеными выделяются 5 пе-

риодов: 

1. Разложение первобытнообщинного строя и возникновение классового 

общества и древнейших государств (II тысячелетие до н. э.). 

2. Древний Китай в VIII-III вв. до н. э. 

3. Первое централизованное государство в Китае – империя Цинь（秦） 

(221-207 гг. до н. э.). 

4. Империя Хань（汉） (III-I вв. до н. э.). 

5. Древний Китай в I-III вв. н. э. [51] 

Наиболее ценным для данного исследования являются два первых 

периода, когда в течение тысячелетия сформировались традиции патриар-



 46 

хальной общины и семьи, на основе которой в VIII-III вв. до н. э. зароди-

лось и начало развиваться учение Конфуция об Истинном Пути (Дао道).  

К письменным источникам, имеющим большое значение для древней 

китайской истории, следует отнести: 

 древнекитайские летописи «Чуньцю 春秋», составленные в VIII-V 

вв. до н.э. в царстве Лу и комментарии к ним «Цзочжуань 左传»; 

 записи речей правителей и их приближенных «Шуцзин 书经» I тыс. 

до н.э.; 

 тексты фольклорного характера – песни «Шицзин 诗经» I тыс. до н.э. 

Современный историк педагогики В.Г. Безрогов, изучающий Восточные 

цивилизации, пишет: «Чистый» Восток – это культура писца и культура 

сакрального знака и текста, божественного как по смыслу, так и по форме 

(божественное – материально). Внутренним символическим значением, 

связью с Богом наполнены все ситуации обучения. Постоянное учение, 

поиск мудрости в Священных Книгах и в Боге стали религиозным катего-

рическим требованием. Человек, который не учится, пренебрегает Богом. 

Свят мудрец, достигший высот божественной науки» [12]. 

Определяясь со временем изучения истоков гуманистической традиции 

в семейном воспитании России, следует обратиться к теории «органиче-

ского развития» С. Соловьева (1820-1879 гг.), который определил периоди-

зацию российской истории в труде «История России с древнейших вре-

мен». Данная периодизация наиболее целесообразна в рамках данного ис-

следования, поскольку С. Соловьев попытался выявить «внутреннюю 

связь» исторических событий в России, определить закономерности исто-

рического процесса, обусловленного «природой страны», «природой пле-

мени» и «ходом внешних событий»: 



 47 

 Первый этап (с древнейших времен до XVI в. включительно) пере-

ход от «родового начала» через «вотчинные отношения» к «государствен-

ному быту». 

 Второй этап (XVII - середина XVIII в.) - «приуготовление» к новому 

порядку вещей и «эпоха Петра I», «эпоха преобразований». 

 Третий этап (вторая половина XVIII - вторая половина XIX в.) - «за-

вершение эпохи преобразований» [158]. 

В данном параграфе будет изучаться история России с древнейших 

времен до XVI века.  

Древняя Русь, т.е. страна «руссов» – это не современная Россия. Еѐ сфе-

ра влияния распространялась от Новгорода до Киева и доходила до совре-

менных Белоруссии и Украины. Древнегреческие историки называли эти 

земли «Росия» [95; с. 136]. Согласно археологическим и письменным ис-

точникам (в том числе рассказ Геродота) с VIII-VII вв. до н.э. на террито-

рии России существовали древнейшие цивилизации (А.Н. Боханов, 

М.М. Горинов). Русы занимались земледелием, охотой, рыболовством и 

скотоводством. Наследование и преемственность поколений зависело от 

традиций семейного воспитания славян. В догосударственный период по 

мнению М.В. Ломоносова, русы, предки племени росов проживали по бе-

регам реки Рось, к VIII в. предками русского народа стали восточные сла-

вяне. Согласно «Повести временных лет» в 862 году образовалось первое 

государство славянских племен, образованием которого в IX веке на Русь 

пришло христианство. X – XIII века, были ознаменованы пиком развития 

культуры и просвещения в Киевском и Московском государстве, иниции-

рованным дихотомическим сочетанием языческого и христианского миро-

воззрений. 

Изучая историю педагогики в Древней Руси следует опереться на та-

кие группы источников как: 

1) Устное народное творчество и фольклор (пословицы и поговорки, 

заговоры, колыбельные песни, пестушки и потешки, сказки, загадки, кук-



 48 

лы, скороговорки и считалки, детские заклички, колядки, запуки, народные 

приметы, исторические предания и былины, праздники, обряды, колдовст-

во и гадание); 

2) Памятники письменности (Новгородские берестяные грамоты, 

граффити из Киевской Софии, Вологодско-Пермская летопись, Русская 

правда, Русские летописи и др.); 

3) Литературные произведения, религиозно-философская литература, 

сборники и летописи («Повесть временных лет», «Изборник», «Пчела», 

«Жития Святых», «Поучение Владимира Мономаха детям», «Притчи» и 

«Слово» К. Туровского, Моление Даниила Заточника, XIX – XXII главы 

«Домостроя», «Гражданство обычаев детских» и др.). 

Сведения об отношениях между людьми в доисторическую эпоху, 

историки получили из памятников материальной культуры, к которым от-

носятся артефакты, добытые археологами; наскальная живопись; описания 

исследователей, посещавших реликтовые племена, сохранившие родовые 

отношения. Первая историческая форма семьи (материнская семья) не на-

шла отражения в письменных источниках, в виду отсутствия таковых. Ма-

теринская семья зародилась в эпоху развитого матриархата, пришла на 

смену периоду стадного существования людей, когда воспитание носило 

коллективный характер, и было направлено на передачу от старших поколе-

ний младшим элементарных трудовых навыков, необходимых для выжива-

ния. Первичная семья включала в себя большую группу родичей, переда-

вавших родство по женской линии. Члены семьи занимались скотоводст-

вом, рыболовством, изготавливали орудия труда, керамические изделия, ук-

рашения из кости. Передача трудовых навыков по этим видам деятельности 

и выступала основным содержанием воспитания детей. 

С передачей материальных средств и рычагов управления мужчинам, 

сложились предпосылки для создания патриархальной семьи с безуслов-

ной властью мужа над женой и детьми, с моногамным браком [226]. Пат-

риархальное общество постепенно создало свои ценности, традиции и обы-

http://znachenieslova.ru/slovar/ushakov/istoricheskii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/forma
http://znachenieslova.ru/slovar/dal/materinskii
http://znachenieslova.ru/slovar/dal/materinskii
http://znachenieslova.ru/slovar/dal/materinskii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/epoha
http://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/razvitoi
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/matriarhat
http://znachenieslova.ru/slovar/synonym/rodstvennik
http://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/jenskii
http://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/liniya
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/mujchina
http://znachenieslova.ru/slovar/ozhegov/patriarhalnii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/bezuslovnii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/bezuslovnii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/vlast
http://znachenieslova.ru/slovar/fasmer/jena
http://znachenieslova.ru/slovar/ushakov/monogamnii
http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/brak


 49 

чаи, а рост языкового и интеллектуального уровня человека инициировало 

появление зачатков искусства в форме фольклора, живописи, скульптуры и 

др. 

Воспитание детей в доисторичесую эпоху концентрировалось в кол-

лективе родичей большой (до 200 чел.), многопоколенной (4-5 поколений) 

патриархальной семье, и характеризировалось следующими моментами: 

 общественная направленность (массовое воспитание детей в человече-

ском коллективе); 

 трудовой (старшие дети помогали взрослым в сельскохозяйственной ра-

боте, рыболовстве, скотоводстве и охоте); 

 игровой (в игре дети научались охотиться на животных, воспитывать де-

тей, вести хозяйство).  

В.Г. Безрогов пишет: «Отношения старшей и младших особей человече-

ского стада, матери с ребенком образуют первые рамки передачи получен-

ного и накопленного опыта». В эпоху Древнего мира «…общения в семей-

но-родовой семье оказывалось достаточно для обучения подрастающих 

поколений всему, что умеют родители» [12]. 

Примитивность задач воспитания и репродуктивный характер их 

решения, отсутствие наказаний в связи с отсутствием потребности в нару-

шении устоявшихся, но незначительных норм и правил поведения, беспре-

кословное подчинение и уважение старших – все это обусловливало нена-

сильственный, гуманистический характер воспитания в догосударственные 

периоды Древней Руси и Древнего Китая. На ранних этапах развития ки-

тайского и российского общества семейные традиции закладывали основы 

трудового, физического, нравственного, эстетического и религиозного 

воспитания. Дети славян, как об этом свидетельствует Плутарх, «воспиты-

вались на лучших обычаях, обрядах, празднествах, культовых актах общи-

ны и семьи. В них развивали уважение к труду, земле и хлебу, привержен-

ность своей родовой общине, всему родному, традиционному» [Цит. по: 2; 

с. 26]. 



 50 

Авторы «Истории образования Древнего Китая» Мао Лижуй, Чжай 

Цзюйнун и Шао Хэтин, полагают, что воспитание детей в древнекитайской 

семье в своей основе содержало ряд первостепенных установок, характери-

зующихся особой строгостью, которые по своей направленности имели 

сходство с домостроевским укладом в патриархальной российской семье 

[216]. Эти семейные правила воспитания регулировали процесс формирова-

ния у ребенка миропонимания, этических жизненных установок и способов 

постижения окружающего мира, а также трансляцию жизненно-важного роди-

тельского опыта. 

Современный китайский исследователь Ло Юн（罗勇）также пишет 

о богатом опыте семейно-общинного воспитания, «уходящего корнями в 

первобытную эпоху». Центром воспитания служили семья, церковь и го-

сударство. Личность растворялась в стране, семье, общине и т.д. Акцент 

делался на жесткие формы и методы воспитания» [87]. 

Особенностями воспитания ребенка в патриархальной китайской и 

российской семье можно считать, во-первых, еѐ многодетный состав. В та-

кой семье, как правило, за младшими детьми ухаживали старшие, пригля-

дывали за родными братьями и сестрами, племянниками и племянницами, 

что приводило к укреплению родственных связей между семьями и поко-

лениями.  

Во-вторых, включенность в процесс воспитания не только родите-

лей, дедушек и бабушек, но и дядь и теть, двоюродных, троюродных де-

душек и бабушек. Для каждого уровня родства в китайской семье есть свое 

числительное в зависимости от старшинства. К примеру, двоюродный де-

душка называется «первый дедушка», если он самый старший, и «второй 

или третий дедушка» - если он младше. Это свидетельствует о том, что 

каждый член в большой китайской семье выполнял свою функцию, имел 

свои обязанности и нес ответственность за воспитание каждого ребенка в 

семье. Так же мы можем охарактеризовать и большую семью на Руси. 



 51 

В-третьих, гендерная дифференциация воспитания мальчиков и де-

вочек в Древнем Китае и Древней Руси, когда еще сильны были родовые и 

общинные связи, осуществлялась объективно, совершенно естественным 

путем, когда до определенного возраста мальчики воспитывались мужчи-

нами, а девочки – женщинами. Эта традиция характеризует доисториче-

ский период развития прикладной педагогики, типична для всех народов и 

существует уже несколько тысячелетий. Семья, охраняя основные прин-

ципы родового устройства нации, привносит признаки доисторической 

эпохи в цивилизационное развитие человечества. 

Одной из ключевых характеристик родовых отношений является не-

насильственный характер передачи социального опыта от старших к 

младшим. Связь детей и взрослых в общине была прямой и непосредст-

венной, а становление ребенка происходило внутри взрослой жизни. Вос-

питание рассматривалось как часть настоящей жизни детей, а не подготов-

ка к будущему. Детьми руководили только по мере надобности: одобряли 

или не одобряли, направляли, контролировали, стимулировали. С раннего 

детства у детей формировались качества, необходимые для различных ви-

дов деятельности, они усваивали нормы и ценности, принятые всем кол-

лективом и имевшие естественные и половозрастные особенности и разли-

чия. 

Когда семейные отношения заменили общинное устройство в чело-

веческом сообществе, семья переняла гуманистическую сущность отноше-

ния родовой общины к детям и стала институтом первоначального воспи-

тания любви, единения и общежития, авторитета и дисциплины.  

В-четвертых, также как и русского народа, китайские дети наследо-

вали род занятий и профессию своих родителей, с раннего возраста, вклю-

чаясь в трудовую деятельность. Иными словами трудовое воспитание ре-

бенка начиналось в семье, китайской и русской общине. 

К основному типу китайской школы в III и II тыс. до н. э. относят 

общинную, в которой обучение молодых людей было направлено на овла-



 52 

дение стрельбой из лука, пение религиозных текстов, участие в обрядовых 

мероприятиях. Впоследствии содержание образования юношества было 

дополнено тремя «предметами»: верховая езда на коне, изучение и написа-

ние иероглифов, элементарный счет. До 6 – 7 лет, сыновья знатных роди-

телей получали домашнее воспитание, а затем начиналось школьное обу-

чение. Состоятельные китайцы и монастыри открывали, так называемые 

«семейные или домашние школы». Обеспеченные люди создавали семейные 

школы у себя дома, и даже время от времени сами обучали в ней, однако обу-

чаться в таких школах могли только дети имущих слоев населения. 

Домашнее обучение было свойственно и для знатных княжеских се-

мей на Руси. Пришлые люди, владевшие грамотой, принимались в княже-

ский дом и становились домашними учителями. 

Обучение в Китае слагалось из трех ступеней. Первая посвящалась 

заучиванию текстов учениками с голоса и изучению иероглифов парал-

лельно с оттачивание иероглифического письма. Вторая ступень к вы-

ше указанному подключала занятия по стилистике и изучение стихотвор-

ных основ. На третьей ступени оставались те, кто хотел преуспеть в науке 

или государственной службе. Чтобы получить право стать ученым или чи-

новником, юноши на протяжении всего срока обучения проходили экзаме-

национные испытания. Высшее образование заключалось в обучении ора-

торскому искусству и философии. Такая система общего образования была 

предназначена детям аристократов и чиновников.  

Простые люди на Руси и в Китае получали небольшой круг необходи-

мых практических знаний в семье и общине. 

В Китае в XI - VIII веках до н.э. (эпоха Западной Чжоу 西周) семейное 

воспитание детей осуществлялось с опорой на три периода: периноталь-

ный; младенческий; дошкольный и младший школьный. Согласно такой 

периодизации воспитание начиналось с момента зачатия и называлось «Тай 

Цзяо 胎教» (воспитание зародыша) [87], потому что ребенка, находящегося 



 53 

еще в перинатальном периоде, уже считали индивидуальностью. Поэтому в 

Древнем Китае здоровье, психическое развитие, умственное воспитание че-

ловека во внутриутробном периоде целиком и полностью зависело от физиче-

ского и душевного состояния матери и еѐ окружения. Воспитывая зародыша, 

беременная мать должна была слушать приятные звуки, говорить только хо-

рошие слова, смеяться негромко, не волноваться и сохранять ровное состояние 

духа, вести этически правильную жизнь, не выходить из дома без сопровож-

дения. Описывая жизнь, матери императора Чжоу Чэн Ван（周成王）, Ло 

Юн отмечал, что «во время беременности она особо соблюдала правила вос-

питания Тай Цзяо: стояла ровно, сидела правильно, говорила тихо, хотя ино-

гда была сердита, но не ругалась» [87]. 

Аристократы, благородные и знатные люди в Китае VI - V вв. до н.э. 

должны были овладеть шестью искусствами: выполнять ритуалы, испол-

нять и понимать музыку, стрелять из лука, управлять колесницей, читать и 

писать, владеть счѐтными навыками. 

Воспитание младенцев в знатных и простых семьях отличалось. Еще в 

эпоху Западной Чжоу для детей правителей создавались заведения ясельно-

го типа - Ю Цзи Ши（育子室）, в которых осуществлялись уход, кормление, 

присмотр и воспитание маленьких детей императора и его родственников. 

Няня и воспитатель определялись ребенку уже на третий день после появ-

ления на свет. В Ю Цзи Ши детьми занимались: мать-воспитатель (одна из 

жен императора) учила детей быть добрыми и великодушными; мать-учитель 

наблюдала за детьми, помогая им преодолеть вредные привычки с помощью 

позитивных образцов; няня следила за режимом дня, и питанием; мать-

кормилица кормила младенцев своим грудным молоком. 

Свод законов воспитания детей в семье простолюдинов изложены в 

произведении «Ли Цзи（礼记）. Лы Цэ» («Ритуал. Семья»): «... когда ребе-

нок может питаться самостоятельно, пора учить его пользоваться палочками 

для еды правой рукой; когда ребенок может говорить, нужно учить его, как 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9B%D0%B8_(%D1%80%D0%B8%D1%82%D1%83%D0%B0%D0%BB)
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9B%D1%83%D0%BA_(%D0%BE%D1%80%D1%83%D0%B6%D0%B8%D0%B5)
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%BB%D0%B5%D1%81%D0%BD%D0%B8%D1%86%D0%B0


 54 

правильно произносить слова; когда ребенок начал ходить, пора объяснить 

ему, что мальчик и девочка одеваются по-разному; когда ребенку исполняет-

ся 6 лет, пора учить его считать, читать, и различать стороны (направления); в 

7 лет нужно дать ему понятие о поле, объяснить, что мужчине и женщине 

нельзя сидеть и питаться вместе; в 8 лет нужно учить его почтительности, т.е. 

уважать старших и защищать младших; в 9 лет нужно дать ему знания из гео-

графии, астрономии и математики; когда ребенок начал ходить в школу, ему 

уже пора изучать стихи, музыку, литературу и стрельбу из лука...» [87; с. 

16]. 

Итак, в Китае простые дети воспитывались дома. Содержание семейного 

воспитания в крестьянских семьях учитывало возрастные, индивидуальные 

и психологические особенности развития и опиралось на принципы систе-

матичности и последовательности, сочетания естественных и гуманитарных 

наук, нравственных основ и бытовых навыков. Девочки также обучались 

дома, они должны были усвоить главное правило – подчиненность мужчине; 

научиться основам домоводства, этикета и нравственности.  

Пятой особенностью традиционного воспитания в Китае является его 

религиозно-философская основа. В основу образования и семейного вос-

питания Древнего Китая было положено этико-философское учение Кон-

фуция, пронизанное глубокими гуманистическим смыслами и оказавшее 

значительное влияние на все сферы жизни в Китае, об этом мы расскажем 

в следующей главе. 

Семья в рамках любой нации опирается на систему позитивных тради-

ционных ценностей воспитания, которые могут быть инвариантными для 

всех народов и особенными для каждого народа, при отдельном рассмот-

рении. Как справедливо утверждает С.В. Куликова «базовые педагогиче-

ские ценности нации, в свою очередь, являются источником для целепола-

гания в народной педагогике, находящей отражение в национальном обра-

зовательном идеале» [81]. В результате воспитания, построенного на базе 

русской народной педагогики, в патриархальной семье вырастал подготов-



 55 

ленный к труду человек, готовый к построению сплоченной и здоровой 

семьи, содержанию семьи и воспитанию детей. 

Вслед за С.В. Куликовой И.А. Соловцова в понимании базовых нацио-

нальных ценностей выделяет два существенных аспекта: «Во-первых, это 

ценности базовые, т.е. играющие ведущую роль в духовно-нравственном 

воспитании школьников; с этой точки зрения они фиксируют наиболее 

значимые отношения человека к окружающему миру, другим людям, са-

мому себе. Во-вторых, это ценности национальные, их иерархия отражает 

особенности национальной культуры, поскольку для каждого народа ха-

рактерна собственная система духовных ценностей, которая находит во-

площение в национальной культуре на бытовом уровне, в произведениях 

литературы и искусства, обычаях, традициях, особенностях организации 

взаимодействия людей и пр.» [234; с. 93]. 

Процесс «организации взаимодействия людей», о котором выше пишет 

И.А. Соловцова, является также предметом народной педагогики, наиболее 

целостно отраженной в семейном воспитании. Основой семейного воспи-

тания явился идеал родительской опеки, как основа благоустройства всего 

русского быта, социума, страны. Общество русского государства, как и в 

Древнем Китае, прежде всего, опиралось на единение семьи и родни. 

Уровни такого общества, в особенности самые низкие, имели малолетний 

статус и неизменно означались именами родства (дитя, молодь, отрок, па-

сынок). Наиболее низменные в социальном значении люди назывались си-

ротами, что обозначало их злосчастное существование относительно род-

ства, и, следовательно, несостоятельность как представителя общества. 

Авторитарный характер воспитания, выступающий наиболее устояв-

шейся педагогической традицией, как в Китае, так и в России, берет свой 

начало именно в идеале родительской опеки. Личность мужчины, равно 

как и женщины, абсолютно не обладала никакой самостоятельностью, по-

скольку, во-первых, в менталитете патриархальных обществ личность как 

таковая отсутствовала. Поэтому свобода, самостоятельность также не име-



 56 

ли прав на существование ввиду актуальности только семейных или родст-

венных связей, положенных в основу общинного существования. Во-

вторых, необходимости в независимости человека не было, т.к. модели по-

ведения, обязанности и права человека были предначертаны семейными 

правилами, ценностями и традицией, согласно которым принималась лишь 

идея рода, отечества и зависимости от своего родства. Более того, свобод-

ная личность определялась гулящим человеком. Вольные (гулящие) люди 

выходили из родового круга, утратив ту знакомую всем подчиненность, 

которая характеризовала людей, принадлежавших к определенному соци-

альному разряду и уровню жизни. 

Л.О. Володина в российской крестьянской семье в качестве базовых 

выделила «систему духовно-нравственных ценностей воспитания, вклю-

чающих в себя ценностные аспекты ее жизнедеятельности как малой груп-

пы (социальная общность, связанная родственными отношениями), соци-

ального института (социальная общность, включенная в социальную мат-

рицу) и культурной подсистемы общества (социальная общность, интегри-

рованная в процессы культурного развития), в конкретных природно-

географических и геополитических условиях» [31]. Также в исследованиях 

Л.О. Володиной определены «заглавные духовные ценности семьи: род, 

нация, общество, государство, природа» [28]. Сложная, многоступенчатая 

структура духовных и нравственных ценностей, выявленных 

Л.О. Володиной, раскрывает глубокий гуманистический потенциал семьи в 

России, складывавшийся веками. 

Для данного исследования важным является гуманистическая природа 

ценностей семейного воспитания. Поэтому мы в «заглавных духовных 

ценностях семьи» Л.О. Володиной пристальное внимание уделяем ценно-

стям, несущим в себе гуманистическую доминанту, и выстраиваем их в ие-

рархической последовательности, т.е. от основных к подчиненным: 



 57 

 кровное родство (единоначалие) раскрывается через почитание 

предков, признательность и благодарность предкам, гордость за при-

надлежность к своему роду; 

 любовь (взаимно-духовное проникновение) проявляется в заботливо-

сти, доверительности, жалостливости, искренности; 

 детство (сензитивный период становления ребенка как личности), 

требующее ответственного отношения родителей к периоду детства 

и проявляющееся в обеспечении условия для сознательного понима-

ния детьми себя как личности; 

 родительское благословение (потенциальная сила для достижения 

благополучия, успешности), гарантирующее ребенку любовь и добро 

в жизни; 

 семейный лад (единение, внутренняя согласованность) создает усло-

вия для уважительности друг к другу, почтительности, приноравли-

вания, уступчивости [33; с. 45]. 

В ходе анализа трудов С.Н. Варламовой, А.В. Измайловой, М.С. Ко-

реньковой, С.В. Куликовой, А.И. Новикова, Троицкого и др., были выяв-

лены и дополнены в перечень «заглавных духовных ценностей семьи» 

Л.О. Володиной три важные гуманистические компоненты этой сложной 

структуры: воспитательный идеал семьи, фольклор и природа родного 

края. 

С.В. Куликова подчеркивает, что «язык, устное народное творчество и 

фольклор являются основными формами и средствами передачи этниче-

ских образцов поведения. Образцы поведения формируются в первые годы 

жизни в семье и тесно связаны с национальным характером, раскрываю-

щим самобытность нации» [76; с. 43]. Историк Л.Н. Гумилев отводил ве-

дущую роль организации процесса передачи последующим поколениям 

необходимых поведенческих стереотипов, когда потомство путем подра-

жания и научения перенимает их от родителей [41; с. 203]. 



 58 

«Этнические стереотипы» наполняемые устойчивыми представлениями 

о моральных, умственных, физических качествах, составляют суть лично-

сти того или иного этноса. Характер этноса представляет собой восприятие 

и понимание представителями этноса всего многообразия окружающей 

природы и мира, которые опредмечиваются в стабильных стереотипах 

мышления, чувствах и поведении [130]. 

Г.Д. Гачев подчеркивал, что единство национальной природы, склада 

психики и мышления составляет национальную самобытность народа, ко-

торая проявляется не только в фольклоре и языке, но и затрагивает психи-

ческую сторону, эмоции, темперамент [34; с. 11-12]. 

Национальный характер, данный человеку не генетически, а культурой, 

определяет национальный идеал личности, который также начинает фор-

мироваться в семье. Национальный идеал, как цель воспитания создается 

народом на протяжении веков и складывается по мнению С.В. Куликовой 

и А.М. Саранова «из множества философских, религиозных, социальных, 

политических и педагогических факторов. В нем, в целостном единстве, 

сконцентрированы идеальные представления того или иного народа о ка-

чествах личности и нормах поведения в обществе, сочетающих «вечные» и 

исторически обусловленные ценности» [132].  

Исходя из вышесказанного, следует, что воспитательный идеал семьи, 

являясь социокультурным феноменом, складывающимся веками у всех на-

родов, раскрывает уникальный образ традиционной семьи определенной 

нации, позволяющий воспитать человека, способного адаптироваться в 

обществе с учетом религиозных верований, моральных устоев и норм по-

ведения, и отражается в народной педагогике и фольклоре.  

Иными словами, воспитательный идеал семьи определяет цель семейно-

го воспитания, ориентированную на идеал человека, к которому стремится 

народ. Древняя Русь VIII – IX веков располагала множеством таких идеа-

лов человека, соответствующий представлениям различных социальных 

слоев: вождь, жрец, общинник. Идеал общинника (крестьянина), в отличие 



 59 

от других социальных групп, в большей степени, связывался с трудом, вы-

ступавшим ведущей социально-экономической и духовно-нравственной 

ценностью. Первостепенность воспитания для крестьянских детей и прак-

тикоориентированное образование через включение ребенка в повседнев-

ную жизнь и трудовую деятельность взрослого представляется очевидным. 

Именно поэтому семейная педагогика крестьянства обращает свое внима-

ние на духовное, земное и бытовое строение жизни, инициировавшие та-

кие качества как: выносливость, трудолюбие, хитрость, сноровка и ум. 

Основы правовой системы, заложенные в документе «Русская прав-

да», включали в себя законы, регулирующие семейные отношения и ответ-

ственность родителей за детей, а также обязанность родственников забо-

тится о сиротах и полусиротах. Глава семьи руководил всеми членами се-

мьи, под его надзором дети приручались к различным видам хозяйствен-

ной деятельности. С появлением ремесла появились семейные профессио-

нальные династии, т.к. тайна о ремесле передавалась от отца к сыну, а в 

последствии ученикам, принятым для обучения в семью. 

На Руси, начиная с IX века, воспитание опирается на религиозные воз-

зрения Христианства. Первым педагогическим источником Руси признано 

считать не Евангелие (почитаемое в Западной Европе), а Библию («Ветхий 

завет»). Ортодоксальное прочтение Христианства у православных на Руси, 

заимствованное у Византии, определило не только строгое выполнение 

всех обрядов, но и повлияло на взаимоотношения между старшими и 

младшими поколениями в семье. Ветхозаветные заповеди о «послушании, 

терпимости и любви к отцу небесному» были перенесены на модель пат-

риархальной семьи, что обусловило требовательное и даже жесткое отно-

шение к детям. 

С принятием христианства, помимо Библии, появилась и другая назида-

тельная литература (поучения), помогавшая родителям воспитать своих 

детей в христианской добродетели и нравственности. К примеру, «Житиях 

святых» включали так называемые патерики, ориентирующие на «правед-



 60 

ную жизнь». В «Книге притчей Соломоновых» и «Книге премудрости Ии-

суса сына Сирахова» помещены педагогические установки родителям, со-

гласно которым суровое и даже строгое отношение к детям позициониру-

ется не просто как норма, а как обязанность, вменяемая домашним воспи-

тателям, и, прежде всего, отцу. Так на базе ветхозаветных заповедей в по-

учениях Соломона обоснована идеология авторитарного воспитания в се-

мье: «…кого любит Господь, того наказывает, и благоволит к тому, как 

отец к сыну своему…отец, не бойся учить и наказывать детей, суровое от-

ношение к детям не только не противоречит отеческой любви к ним, а на-

против, доказывает родительскую любовь. Поэтому, из любви к сыну, не 

оставляй его без наказания: если накажешь его розгою, он не умрет. Ты 

накажешь его розгою, и спасешь душу его от преисподней. Розга и обли-

чение дают мудрость [62, 126–159]. 

В премудростях сына Сирахова воспитательные средства еще суровее и 

изощреннее: «Кто любит своего сына, считал он, то пусть чаще наказывает 

его, чтобы впоследствии утешаться им. Поблажающий сыну, будет перевя-

зывать его раны. Не давай ему воли в юности и сокрушай ребро его, доко-

ле оно молодо, дабы, сделавшись упорным, оно не вышло из повиновения 

тебе» [61, 196–250]. 

Вместе с тем, не следует смотреть на данные наставления родителям с 

позиций нашего времени. Авторитарные средства воспитания были обу-

словлены общей социокультурной ситуацией, сложившейся в Древней Ру-

си, когда было необходимо упрочить государственность, сохранить цело-

стность страны и противостоять иноземным захватчикам. Объединение 

русского народа и русских земель под христианским знаменем также тре-

бовало суровых и строгих законов, что и отразилось на педагогической 

мысли и средствах воспитательного воздействия. Удивляющие современ-

ного человека своей суровостью поучения монахов в воспитательной прак-

тике смягчались гуманистическими ценностями народной педагогики, ко-

торые интегрировались с православием именно в условиях семьи. 



 61 

В XII веке Владимир Мономах в «Поучении» изложил свои взгляды на 

приучение детей к соблюдению общечеловеческих ценностей, которые 

ориентировали молодых людей в правилах поведения в социуме. «Поуче-

ние» как источник гуманистических ценностей воспитания на долгое вре-

мя стал своеобразным методическим пособием для воспитания детей роди-

телями. Литературные произведения изучаемого периода обладали назида-

тельным характером, ориентируя людей в законх и нормах совместной 

жизнедеятельности. 

В «Поучении» Владимир Мономах обосновал принципы нравственного 

поведения человека: «Старых чтите, как отца, а молодых, как братьев. Лжи 

остерегайтеся, и пьянства, и блуда,...напоите и накормите нищего... Боль-

ного навестите, покойника проводите... Не пропустите человека, не попри-

ветствовав его... Жену свою любите, но не давайте им власти над собой. А 

вот вам и основа всему: страх Божий имейте превыше всего» [106; с. 401]. 

Таким образом, в основу идеала семейного воспитания согласно миропо-

ниманию В. Мономаха должны быть положены закон, правда, мир и душа. 

В «Поучении» великий князь, давая свои детям советы как жить, науча-

ет и свой русский народ, как воспитывать детей, на, что ориентировать их 

в жизни. Будучи патриотом земли русской, он выступает за единство своей 

страны, призывает детей защищать свою родину, быть деятельными, тру-

долюбивыми, храбрыми, мужественными, отважными. Религиозные осно-

вы воспитания проявляются в этом поучении в служении богу не монаше-

ством, а делом, помогать сиротам, вдовам, защищать слабых. Так же в 

этом поучении есть призыв к воспитанию в детях вежества, почтительного 

отношения к старшим [54; с. 89].  

Из поучения великого князя следует, что русскому государству нужен 

был человек, обладающий следующими качествами: патриотизм, готов-

ность защитить свою родину, храбрость, мужество, отвага, трудолюбие, 

вера в бога, милосердие, вежливость и уважение к старшим. 



 62 

Гуманистичность религиозно-педагогической мысли Древней Руси про-

слеживается в трудах известного церковного деятеля и просветителя Ки-

рилла Туровского, который основной миссией жизненного пути русского 

человека должно быть совершенствование, возможное благодаря смире-

нию, целомудренности, духовности, скромности в быту. Достижение этих 

качеств возможно благодаря искреннему принятию христианства, которое 

не ограничивается только книжным знанием, а требует «с рассужденьем 

вчитаться и постараться делом исполнить написанное» [106; с. 307-309]. 

Серапион Владимирский, вскрывал пороки общества, обличал распри, 

боролся с моральным упадком в обществе, выступая за духовность и упро-

чение нравственных устоев русской земли: «Если откажемся от греховных 

и безжалостных судов, если отстранимся от неправедного лихоимства и 

всякого грабежа, воровства, разбоя и грязного прелюбодейства, отлучаю-

щих от Бога, сквернословия, лжи, клеветы, божбы и доносов…» [107; с. 

447]. Серапион, изображая события истории, призывал своих современни-

ков, совершенствуя себя, переменить окружающий мир к лучшему. 

Вплетение в исторические события морально-этической составляющей 

в летописях Древней Руси, а также гуманистический характер поучений 

повлияли на воспитательный идеал русской патриархальной семьи.  

В русской православной и светской литературе Древней Руси заложены 

основы педагогической традиции, согласно которым приоритетной задачей 

русского общества считалось воспитание, в то время как за обучением за-

крепилась вспомогательная функция. Первыми педагогическими источни-

ками Древней Руси были декларированы базовые ценности-цели русской 

народной педагогики: терпимость, смирение, книжное учение, упрочение 

патриотизма через собирание и единение русских земель, понимание эпо-

хальных задач, стоящих перед Русью. 

Одной из любимых книг Древней Руси был рукописный сборник «Пче-

ла» (XIV–XV вв.), где терпение и послушание ставились высоко: «В тер-

пении вашем стяжите души ваша, претерпевый до конца той спасется», 



 63 

«Имея смирение покоряет бесы, а, не имея смирения, покорен будет бе-

сом», «Смиреньем душа украшается аки невеста манисты». 

В русской народной педагогике на протяжении многих веков сложился 

идеал русского человека, о чем свидетельствует устное народное творчест-

во. 

Фольклор, наполняемый устным народным творчеством, колыбель-

ными песнями, праздниками и обрядами, связан с жизнью, бытом, трудо-

выми процессами. Н.И. Кравцов определяет фольклор, как особый синте-

тический вид искусства, соединяющий в себе искусство слова, музыки и 

исполнения, проявляющийся по-разному в разных жанрах» [74; с. 134]. 

Л.В. Телитченко исследуя роль устного народного творчества в вос-

питании, пишет, что ребенок не только овладевает родным языком, но и, 

осваивая его красоту, лаконичность приобщается к культуре своего наро-

да, получает первые впечатления о ней. Народ – непревзойденный учитель 

речи детей. Ни в каких других произведениях, кроме народных, мы не 

найдем такого идеального расположения труднопроизносимых звуков, та-

кого удивительно продуманного сведения рядом слов, едва отличающихся 

друг от друга по звучанию [142; с. 67]. 

Народный фольклор России и Китая имеет долгую историю, зафик-

сированную в легендах, эпосах, сказках, поговорках, пословицах и песнях. 

На страницах «Истории казачества» важная роль отводиться именно 

фольклору: «Русские былины и сказки рассказывают о богатырях, живших 

в глубокой древности, и имеют огромное воспитательное значение, так как 

ребенок с детства проникается духом уважения к своим предкам, стре-

миться быть сильным и мужественным» [52; с. 97]. Помимо сильных и до-

брых богатырей (Илья Муромец, Алеша Попович, Добрыня Никитич) в 

русских сказках есть образ, формирующий уважение к труду и народу 

труженику: Микуля Селянович – крестьянин-богатырь, пахарь. 

К.Д. Ушинский писал, что народные сказки – это первые и блестя-

щие попытки создания народной педагогики. По идейному содержанию, 



 64 

силе, наблюдательности, точности мысли и выражения народная мудрость 

о воспитании настолько оригинальна, что «воистину никто не в состоянии 

состязаться с педагогическим гением народа» [148; с. 207]. 

В китайских и русских сказках очевиден воспитательный потенциал. 

Матери, бабушки, тетушки, сестры рассказывали на ночь малышам сказки, 

из которых они получали важные ответы на жизненные вопросы о добре и 

зле, богатстве и бедности, любви и ненависти, жадности и щедрости, труде 

и лени, трусости и храбрости, войне и мире, глупости и уме, уважения и 

грубости и т.д. Во многих сказках мы видим веру в чудо, надежду на 

сверхъестественные силы природы и мифических животных и существ. В 

таблице 1 показано, что многие сюжеты сказок народов Китая и России 

очень схожи и несут в себе идентичную воспитательную направленность. 

 

Таблица 1. Воспитательная направленность сказок. 

 Русская сказка Китайская сказка 

Победа добра 

над злом 

«Иван-крестьянский сын и чудо-

юдо». «Сказка о Василисе, золо-

той косе, непокрытой красе, и об 

Иване Горохе». 

«Подвиг Гао Ляна». 

«Девица-воевода». 

Богатство  

и бедность 

«Заяц». «Завещание». «Мена». «Когда земля становится золотом». 

Трудолюбие и 

лень 

«Морозко». «Мужик и медведь». 

«Заюшкина избушка».  

«Красная лилия». «Волшебное ко-

ромысло». «В поисках удовольст-

вия». 

Жадность и 

щедрость 

«Пастушья дудочка». «О том, как Ча превратился в дра-

кона». 

Ум и глупость «Как Иван-дурак дверь стерег». 

«Солдатская школа». «Глупая 

баба». «Глупый мужик». 

«Лепешка и хворост». «Удочка». 

«Как князь рисовой мякины наел-

ся». «Умная дочь». Послушный 

ученик». 

Вера в чудо «Крошечка-ховрошечка». «По-

щучьему велению». 

«Чудесное лекарство».  

 

Китайский и русский фольклор теснейшим образом связан не только 

со всей национальной культурой, но и с формированием семейных отно-

шений. В китайской сказке «Мост матери и сына» рассказывается о любви 

матери и сына, о материнской заботе, об уважении сына к матери. Когда 

юноша встал под мост, чтобы удержать его, мать встала рядом с ним в хо-



 65 

лодную воду, после чего они оба превратились в каменные столбы: «Те-

перь они стояли вдвоем, мать и сын, друг против друга в ледяной воде и 

поддерживали мост. Прошло несколько дней. Мимо плыл рыбак и заметил 

под мостом два каменных столба, похожих на людей. Он пригляделся и 

увидел, что это стоят Паньвань и его старая мать. Они превратились в ка-

менные столбы и прочно подперли мост. Рыбак побежал в деревню и со-

звал народ. Люди смотрели на каменных героев, и слезы катились у них из 

глаз и капали в реку» [228]. 

В фольклоре древних славян семье также придавалось большое зна-

чение, т.к. необходимо было воспитать сильно и умелого работника, хоро-

шего пахаря, ловкого охотника, человека отличавшегося и военной добле-

стью, с оружием в руках в случае нужды могущего защищать родные по-

селения. В сказке про Илью Муромца мы видим уважение к старикам, веру 

старших в удачу своих детей, любовь к родине, стремление защитить свой 

дом, свою землю. 

Пословицы, поговорки и сказания, вырабатываясь в народной педа-

гогике веками, также собирали в себе моральные требования и нормы по-

ведения, выступая мощным средством семейного воспитания.  

Сходство назидательных установок, содержащихся в русских и китай-

ских пословицах и поговорках, представлено в таблице 2. 

Таблица 2. Воспитательная направленность русских и китайских 

пословиц и поговорок. 

Направлен-

ность 

Китай Россия 

Отношение к 

детям и семье 

Нет больше наслаждения, чем 

читать книги, нет дела важнее, 

чем учить сыновей. 

С мыслями своими обходись 

как с гостями, а с желаниями – 

как с детьми. 

Выросло дерево – даѐт плоды, 

вырос человек – создаѐт семью. 

Если в семье есть старец – зна-

чит в семье есть опыт. 

Малы детушки – что часты звездочки: 

и светят и радуют в темную ноченьку. 

Не ладны те детки, коих не журят ни 

батьки, ни дедки.  

Полна хата детей, так счастье в ней. 

Вся семья вместе, так и душа на месте. 

Русский человек без родни не живет. 

Ценностное 

отношение 

Знание - сокровище, которое 

повсюду следует за тем, кто им 

Век живи — век учись. 

Корень учения горек, да плод его сла-



 66 

к знаниям обладает. 

Не бойся, что не знаешь – бойся, 

что не учишься. 

Лучше оставить сыну одну кни-

гу, чем горшок золота 

док. 

Учись смолоду — пригодится в ста-

рости. 

Мир освещается солнцем, а человек 

знанием. 

Мудрым никто не родился, а научился. 

Умственное 

воспитание 

Сильный преодолеет преграду, 

мудрый - весь путь. 

У умного зайца три выхода из 

норы. 

Хорошему надо учиться три го-

да, а дурному – и одного утра 

довольно. 

Кто хочет много знать, тому надо мало 

спать. 

Без муки нет и науки. 

Спустя время учиться, что по ушлому 

гонять. 

Кнут не мука, а вперед наука. 

 

Нравственное 

воспитание 

У тех, кто способен краснеть, не 

может быть чѐрного сердца. 

Балованный ребенок не почти-

телен. 

Не дружи с неблагодарным че-

ловеком. 

За воротами уступают дорогу 

трем: старикам, малышам и 

женщинам. 

Кто гнев свой преодолевает, тот кре-

пок бывает. 

Добро творить – себя веселить. 

Чего в другом не любишь, того и сам 

не делай. 

Совесть с молоточком: и постукивает 

и наслушивает. 

Злой человек – как уголь: если не 

жжет, то чернит. 

Трудовое  

воспитание 

Тот, кто пьѐт воду, должен пом-

нить о тех, кто рыл колодец. 

В поле нужно каждое утро хо-

дить, пол надо каждое утро мес-

ти. 

Без труда не вытащишь и рыбу из пру-

да. 

Пашню пашут, руками не машут. 

Держись за соху: она кормилица.  

Физическая 

культура 

Чистота – половина здоровья. 

Держи голову в холоде, живот в 

голоде, а ноги в тепле. 

Здоровье сгубишь – новое не купишь. 

Спи камешком – вставай перышко 

[165]. 

 

Сравнение пословиц и поговорок раскрывает одинаково ценностное от-

ношение китайского и русского народа к семье, детям, взаимоотношениям 

между старшими и младшими, знанию и образованию, труду, моральным 

нормам и правилам поведения. Именно через произведения народного 

творчества дети неграмотных крестьян приобщались к национальной ду-

ховной культуре, знакомился с историей своей страны, приобретали навы-

ки жизни в обществе, получали основы нравственного, умственного, физи-

ческого, трудового воспитания. 

Центральное место в физическом воспитании русского народа также за-

нимали подвижные игры: «Гуси-лебеди», «Жмурки», «Горелки», «Пят-

нашки», «Лапта», «Снежки» и т.д. [165]. Эти популярны у русских детей 

до сих пор. Кулачные бои, «стенка на стенку», драки до первой крови, ко-



 67 

торые устраивались на праздники на ярмарках, были, своего рода, трени-

ровкой и подготовкой юношей к воинскому искусству и формировали в 

них бесстрашие, равнодушие к боли, силу воли и милость к противнику. 

По общепринятому мнению Китай является прародиной философии и 

образования. Однако, Китай, на ряду, с Древней Грецией обладает не ме-

нее богатым мифологическим наследием, на основании которого филосо-

фами создавалась фиктивная, но очень красочная история. До появления 

философии Китаю было свойственно поэтическое осмысление мира и 

прошлого человечества в форме мифов. Мифы, сказки, предания, состав-

ляющие ядро фольклора, устного народного творчества, которое трансли-

руется из поколения в поколение на протяжении тысячелетий с помощью 

национального языка, являются духовной основой воспитания народа, т.е. 

народными педагогическими традициями. 

Согласно народной китайской традиции миф нельзя было рассказы-

вать. Под удары бубна, гудения, рокот и звуки музыкальных инструментов 

миф пели. Главные действующие лица мифов первопредки, мудрые прави-

тели, творцы человеческой цивилизации. В последствии китайские лето-

писцы и философы переосмыслили и структурировали песенные мифы, 

относясь к ним как к свидетельствам исторического прошлого, повество-

ваниям о подлинных событиях и персонах, существовааших в пространст-

ве и времени Древнего Китая. Китайский историк Сыма Цянь (146-86 гг. 

до н. э.) так сказал об отборе этих песен: «В древности песен (ши) было 

более трех тысяч. Конфуций отбросил негодные и взял то, что соответст-

вует правилам и должному» [Цит. по 66; с. 334]. А.И. Немировский харак-

теризуя поэтическое наследие древних китайцев писал, что «за тысячелет-

нюю историю множество песен было переработано в соответствии с зада-

чами воспитания народа в духе конфуцианства с его идеализацией стари-

ны, почитанием предков, верностью нормам складывающегося государст-

ва» [Цит. по 66; с. 333].  



 68 

Народные песни в Китае начали записывать очень давно: «Шицзин 诗

经» («Книга песен») и «Шуцзин 书经» («Книга истории») в XI-VI вв. до н. 

э.; миф о Пастухе и Ткачихе (от IV в. до н. э.); мифы о прародителях Пань-

гу (盘古) (первый человек), Нюйве（女娲） (женщина, мать Ва) и Фуси

（伏羲） (богиня земли), впервые зафиксированные в памятнике южных 

племен Китая III в., легенды о Сунь Син-чжэ（孙行者） существуют око-

ло тысячи лет. 

Понимание «патриархальный порядок» впервые появилось в «Истори-

ческих летописях» Сы Мацянь（司马迁）: «Отец семьи разработал следую-

щие правила (или порядок): не носить одежду, сшитую чужими руками; не 

есть пищу, приготовленную другими людьми; не пить спиртных напитков до 

окончания своей работы. Сам отец всегда являлся примером в семье и на ра-

боте, а потому все его ценили и уважали» [87]. 

В начале первого весеннего месяца в Китае в честь богини земли Фуси 

китайцы устраивали жертвоприношения, пели песни, танцевали и стреляли 

из лука. Также на Руси с древних времен в начале марта широкой масле-

ницей с хороводами, плясами и кострами провожали зиму и встречали вес-

ну. Семейные торжества, начало посевной и сбора урожая, коллективная 

работа предвосхищались организацией совместных праздников, на кото-

рых люди плясали, пели, просили высшие силы о здоровье, благосостоя-

нии и удачи в делах. Современный создатель антологий педагогической 

мысли России Н.А. Соловков пишет: «Народные празднества, семейные 

события – показ гостя, рождение ребенка, проводы и встречи невесты и 

жениха – все это является эффективным средством формирования нацио-

нальной культуры, воспитания» [5; с. 89].  

Это свидетельствует о том, что, несмотря на православную доминанту, 

воспитание в семье продолжало опираться на языческую традицию, кото-



 69 

рая не противоречила религиозным наставлениям, поскольку также ориен-

тировала на послушание, изучение и воплощение оберегов, выполнение 

запретов. Все это было направлено на преодоление нежелательного влия-

ния человека на окружающий мир, которое могло вернуться обратно в 

форме негативной реакции и подвергнуть человека опасности. Этика и 

нормотворчество в семье решали охранительные и стратегические задачи 

воспитания, формируя в детях нравственность и духовность, как основы 

жизни в деятельности. 

Языческие традиции и праздники у народов Китая и России во мно-

гом схожи и несут в себе не только важную информацию об истории, но и 

передают гуманистический смысл о тесной связи рода, семьи, воспитания 

молодежи. Ведущими средствами воспитания в этот период выступали ко-

лыбельные песни, приговоры и пестушки, сказки, легенды, предания. Об-

ряды и обычаи строго регламентировали поступки людей и координирова-

ли поведение личности и межличностные отношения, требуя от детей и 

взрослых проявления таких качеств как: вежливость, гостеприимство, ува-

жение старших, почитание родителей, память предков. Обряды и обычаи 

помогали детям выработать необходимые навыки общения. Языческие 

символы, ритуалы, церемонии, ворожба связывали ребенка с важнейшими 

событиями жизни общины и рода. Обрядовые танцы в шкурах диких жи-

вотных не только имитировали охоту, настраивая взрослых на большую 

добычу, но способствовали усвоению навыков охоты детьми. Зоофагиче-

ские праздники в России сохранились вплоть до XIX века в форме вожде-

ния медведя по городу во время праздников. 

Такую же функцию выполняли обряды, праздники и танцы в Китае. В 

этой стране есть собирательный образ, национальный символ, в котором 

соединены тело змеи, голова коня, живот лягушки, уши коровы и осталь-

ные части тела различных животных. Он не меняется уже четыре тысячи 

лет. Речь идет о Драконе, добром существе, которое хорошо относится к 

людям. Он появился в древности, когда первобытные китайские охотники 



 70 

добывали себе пищу, охотясь на разнообразных животных, окружающих 

их. Это священное существо до сих пор – главный персонаж многих ки-

тайских праздников.  

В педагогике народов России и Китая одним из важнейших факторов 

воспитания являлась природа. Человек, выращенный на своей родной зем-

ле в особых природно-климатических условиях, навсегда становится зави-

симым от истории соей семьи, народа, традиций, которые определяют на-

правленность, цели, содержание и методы воспитания в семье. Г.Д. Гачев 

пишет, что «самой стабильной и инвариантной характеристикой для всех 

народов является природа, где совершается история данного народа, а оп-

ределение национального находится в соотношении природы, народа, ис-

тории и культуры» [35]. 

Охранительный характер взаимоотношений человека с природой, 

любовь к родной земле и творениям окружающей природы (животные, 

растения) воспитывались в детях из крестьянской семьи с ранних лет. Ре-

бенку разъясняли взаимозависимый характер всех вещей и явлений приро-

ды, которая в случае неосторожного отношения к ней может наказать че-

ловека несчастьями (засуха, неурожай, гибель домашних животных). 

Огромный пласт народной культуры посвящен воспеванию природы 

родного края. В России, к примеру, обряды, сказания, песни казаков пове-

ствуют о безграничной любви к Дону-батюшке, степи-матушке [52]. Они 

призваны были пробудить в детях любовь к окружающей среде, к природ-

ным стихиям. Языческая мудрость предупреждала о поступках, способных 

разрушить гармонию и целостность природы. Устное народное творчество, 

как глас языческих верований, передавало младшим членам семьи главные 

принципы взаимоотношения с природой: абсолютное принятие и почита-

ние природы родной земли; постоянное стремление к истине, красоте. Та-

ким образом, жизнь и быт крестьянской семьи основывался на гармонич-

ном сосуществовании с природой. 



 71 

Абсолютное почитание законов природы и их беспрекословное со-

блюдение наблюдается и у китайского народа. В китайской народной сказ-

ке «Красная лилия» рассказывается о важности труда и тесной связи чело-

века с природой, которая чудесным способом в образе красной лилии по-

могает трудолюбивому человеку и наказывает ленивого. В этой сказке 

красивая девушка в белом платье поет песню: 

«Лилия красным пылает огнем, 

Сделалось ночью светло, словно днем. 

Юноша, трудишься ты день и ночь, 

Фея цветов тебе хочет помочь!» [232] 

«Книге песен» (Шицзин诗经) воспевается существование человека 

на земле в окружении природы, полной красоты. Китайская народная по-

эзия вся пронизана темой природы и раскрывает многообразие пейзажей, 

ландшафта, гор, рек родного края. Китайцы, жившие на равнинных землях, 

регулярно переживали наводнения из-за великих рек, и поэтому воспевали 

горы, на которых они могли найти спасение. Например, гора Куньлунь, по 

легенде китайского народа находилась в центре мира и служила опорой 

для неба, как могучий столп. По той же мысли народа, вершина горы 

Куньлунь была местом, на котором располагался дворец бога, императора 

небесного Шан-ди （ 上 帝 ） . Восхвалению мира природы посвящены 

«Чуские строфы» (Чуцы - 楚辞) и «Юэфу» (Музыкальная палата - 乐府).  

 

 

 

 

В китайских и русских пословицах и поговорках скрыто много муд-

рости, восхищения красотой, есть предсказания о погоде, урожае (см. Таб-

лицу 3.) 

 



 72 

Таблица 3. Китайские и русские пословицы о природе. 

Китайские пословицы Русские пословицы 

 Весна непостоянна, как лицо маче-

хи. 

 Осенний туман – к холодному вет-

ру. 

 Облака собираются на горах к яс-

ной погоде. 

 Когда небо в зарницах, дождь не 

идѐт. 

 И через тысячу преград вода течѐт 

в море. 

 Даже самая высокая гора и та не 

заслонит солнца. 

 С огнем не шути, с водой не дружись, 

ветру не верь. 

 Ласточка день начинает, а соловей вечер 

кончает. 

 Веером тумана не разгонишь. 

 Высокая и крутая радуга к вѐдру; пологая 

и низкая – к ненастью. 

 Лето прошло, а солнце не обожгло. 

 Не все ненастье, проглянет и красно сол-

нышко. 

 Роса мочит по зорям, дождь по порам 

[165]. 

 

С.В. Куликова пишет, что «в древней Руси через познание народной 

философии, народного календаря, народного искусства средствами народ-

ной педагогики происходило знакомство и приобщение детей к нацио-

нальной культуре, что способствовало духовному, нравственному, эстети-

ческому и экологическому воспитанию. Уважительное отношение к при-

роде – важная составляющая семейного и народного воспитания» [81]. 

В этико-политическом учении Конфуция отношение человека с при-

родой позиционируется через межличностные отношения людей. При без-

ответственном отношении человека к природе, по конфуцианству, разру-

шается не только природа, наносится вред и самому человеку. М.И. Вара-

кина подчеркивает, что «В центре эколого-этической системы конфуциан-

ства – общественный человек, приверженец экологически морального по-

ведения… Экологически моральное поведение определяется осознанным 

морально обоснованным воспитанием, которое, по мнению Конфуция и 

Лао-цзы, закладывалось в семье зависело от социальных структур» [22]. 

Настоящий культ природы в Китае также связан с Даосизмом. Следуя 

законам Дао и живя в гармонии с природой, даосские отшельники наблю-

дали за жизнью растительного и животного мира. Они заимствовали у 

природы рецепты здоровья и долголетия, а подражание оптимальным дви-

жениям зверей и птиц в борьбе за выживание легло в основу многих так 



 73 

называемых "звериных" стилей ушу. В Китае сложилась практика переда-

чи "воинской традиции" для различных направлений и школ боевых ис-

кусств. От отца к сыну, от мастера к преемнику в монастырских, клановых 

и семейных школах передавались, накапливались и оттачивались секрет-

ные приемы и методы ведения поединка.  

Ушу и другие виды китайского народного творчества является проявле-

нием социального протеста и духовной свободы личности через возврат к 

природе. В творчестве китайских поэтов (Цзи Кан（嵇康）, Тао Юанмин

（陶渊明）, Ван Вэй（王维）, Ли Бо（李白）, Ду Фу（杜甫）, Сыкун Ту

（司空图), черпающих вдохновение в окружающей природе, прослежива-

ются базовые основы китайской гуманистической традиции воспитания: 

 совершенная природа, как неисчерпаемый источник душевной радости 

и эстетического удовлетворения, инициирует в человеке стремление к 

внутреннему совершенствованию и высоким гуманистическим идеалам; 

 образы героев песен (представители флоры и фауны) ориентируют на 

воспитание в народе идеальных качеств – большое мужество, душевная 

твердость и несгибаемость духа, стойкость, благородство (бамбук); глубо-

кий внутренний мир, чистота (лотос и речная гладь); сила, строгость, спра-

ведливость, жестокость к врагу (тигр) и т.д. 

 патриархальные отношения в условиях гармоничного единения чело-

века и природы, как идеальный образ прекрасной и достойной человека 

жизни. 

В русском фольклоре также встречаются идеальные образы природы, 

воспеваемые в народном творчестве: береза, дуб и медведь. 

Дуб у славян обозначал силу и мощь языческого бога Перуна. По-

этому в народном творчестве дуб – Перуново дерево, которое растет на 

острове Буяне, посреди Моря-океана. «На Море-Океане, на Острове Буяне 

стоит дубзелѐный», – так начинаются многие русские народные сказки 

http://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/11773
http://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/15743


 74 

[42]. По поверьям древних славян, в дупле древнего дуба живѐт змей 

Змиулан, воплощающий стихию огня. Он может внушить любовь женщи-

не, чтобы вступить с ней в брак. В качестве свадебного подарка змей при-

носит драгоценности, которые он достаѐт через дупло из подземных кла-

довых. За помощью к Змиулану обращались мужчины, желающие внушить 

любовь к своей избраннице [224]. 

В древних источниках VII века встречается название дерева берѐза, 

как производное от глагола беречь. В образе этого дерева древние славяне 

видели свое центральное божество. Будучи проявлением их языческих ве-

рований, Берегиня, считавшаяся прородительницей всех духов, была глав-

ной заступницей людей, символом плодородия, здоровья. Многие народ-

ные песнопения славян (свадебные, встречающие весну, праздник Святой 

Троицы) русскую девицу сравнивают с белою и стройною берѐзой: 

«Как в долу-то берѐзынька белѐхонька стоит. 

А наша невеста белее еѐ, 

Белее еѐ снегу белого лицо…»[223]. 

«Дерево счастья» (так березу называли славяне на Руси) воплощала 

девичью красоту и нежность. Апрель, согласно языческому календарю на 

Руси издавна назывался берѐзодолом, а сама берѐза должна была мир ос-

вещать, крик утишать, больных исцелять, чистоту соблюдать. На Святую 

Троицу (май – начало июня) ароматными, резными ветками и листьями 

берѐзы украшали дома и храмы.  

Берѐза как святыня жила в каждом доме, присутствуя в фольклоре 

(сказки, поговорки, загадки, пословицы, приметы) и убранстве русской из-

бы. Береза принимала участие в обряде посестринства, который проводил-

ся весной. Девушки украшали березу лентами, вязали венки, водили во-

круг хороводы и пели песни: «Березонька кудрявая, кудрявая, моложа-

вая… про тебя, березонька, все песни поют». Побратимство и посестрин-

ство – форма общения детей подросткового возраста, направленная на 



 75 

воспитание и самовоспитание, стимулирующая чистоту взаимоотношений 

и дружбы на основе высоких нравственных начал. 

Отношения в русской культуре к медведю уходит глубоко в историю 

периода родовых отношений и языческих верований, включающий в себя, 

согласно исследованиям Ю.А. Кошкаровой, представления о медве-

де/медведице как о генезисе жизни, божестве, породившем эту жизнь; то-

теме – общем предке – прародителе людей и животных в целом; мифиче-

ском предке и символе рода, духов предков, мертвых; родителях (отец, 

мать), супруге или ребенке; субъекте социальных отношений, обладающем 

определенным социальным статусом и ролью (герой, жрец, царь, судья) 

[229; с. 56]. 

Медведь у русских людей пользуется большей популярностью по 

сравнению с другими животными, его воспринимают как воплощение си-

лы, мощи, величия и русского духа, что и отражено в живописи и россий-

ской символике. В русском фольклоре встречается и негативное отноше-

ние к этому образу. Медведю посвящены песни, загадки, сказки («Девочка 

и медведь», «Теремок», «Медведь липовая нога», «Медведь и лиса», 

«Медведь и мужик»); игры («У медведя во бору»). 

До наших времен дошли замечательные литературные памятники, 

посвященные традициям семейного устроения. Среди них «Домострой» и 

«Учение о семейной жизни» святителя Филарета Московского. В «Домо-

строе», который написан в XVI в веке духовником Ивана Грозного прото-

попом Сильвестром, был своеобразным религиозно-нравственным кодек-

сом средневекового Московского государства. Коротко определить содер-

жание Домостроя можно следующей формулой: «вера – надежда – лю-

бовь» и мать их София – премудрость житейская. В Домострое закреплено 

такое строение семьи, когда главой семьи признавался муж, ведь семья 

создана по принципу Святой Церкви, где главой является сам Иисус Хри-

стос, а значит и семья есть малая церковь. Этот принцип существовал в 

России в целом вплоть до 1917 года. Семейные отношения распределялись 



 76 

следующим образом: мужчина – глава дома и семьи, нравственный и ду-

ховный наставник; женщина – мать, хозяйка, подчиненная мужу; дети – 

беспрекословно подчиняются отцу и матери. 

Согласно домостроевским наставлениям, родители несут всю ответст-

венность за плохие проступки детей, т.к. на них не было оказано должного 

воспитательного воздействия в семье. Сильвестр в главе, посвященной 

этой проблеме, писал: «Так что если дети, лишенные наставлений отца и 

матери, в чем согрешат или зло сотворят, то и отцу и матери с детьми их от 

Бога грех, а от людей укор и насмешка, дому убыток, а себе самим скорбь, 

от судей же позор и пеня» [134]. 

Анализируя послание и наставление отца сыну в «Домострое», В.В. Ко-

лесова подчеркивает, что в этом тексте сосредоточена наивысшая гумани-

стическая суть воспитания в русской семье. «Прося у Бога помощи и 

смысла от всей души и всего помышления служи верой и правдою без вся-

кой хитрости и без всякого лукавства в любом государственном деле; с 

другом дружи, недругу не мсти, и волокита бы людям ни в чем не была, 

всякого обслужи с любовью, без ругани; а не удастся дело, так ты добрым 

словом ответствуй,…к любому человеку приветлив, а бедных, печальных, 

нуждающихся и пленных всегда без волокиты разбери и от себя по воз-

можности накорми и напои, и милостыню дай, по человеку судя; а случит-

ся суд, всякому человеку, богатому и убогому, другу и недругу, если дело 

его истинно и праведно, без волокиты и без всякой хитрости его заверши, 

по словам Евангелия: не по лицам судите сынов человеческих, но правед-

ный суд судите, каким судите судом, таким и судится вам, и какою мерою 

мерится, такой и воздастся» [44; с. 134-137]. 

Итак, традиционная модель семьи, сложившаяся в России до XV века, 

обусловила основной принцип воспитания, отвечающий иерархическому 

характеру взаимоотношений в диаде «отцы-дети». Данный принцип опи-

рался на разницу в возрасте и жизненном опыте и ориентировал воспита-

тельный процесс на репродуктивные формы воспроизведения традиций и 



 77 

образцов поведения. Этот принцип результативен, благодаря мощным се-

мейным и социальногрупповым связям, гуманистической традиции и ус-

тойчивостью сложившихся моделей жизнедеятельности, взаимоотноше-

ний. Развивающаяся российская государственность, стремящаяся к абсо-

лютной властью над своим народом, явилась своеобразным вдохновителем 

авторитарной концепции воспитания подрастающего поколения и цемен-

тирующим фактором традиционных моделей семейного воспитания. 

Безусловными ценностями семьи выступали заповеди Христианства, 

которые женщина обязана была прививать своим детям. Автор материалов 

по «Домострою» В.В. Колесова пишет, «что воспитание согласно домо-

строевской традиции строилось в «страхе божиим», беспрекословном по-

виновении старшим, суровой дисциплине, с телесными наказаниями. Ро-

дители должны любить своих детей, заботится об их нормальном росте и 

развитии, воспитывать в детях мужество, трудолюбие, хозяйственность и 

т.д.» [44; с. 132]. 

Авторитарный и суровый стиль семейного воспитания, регламенти-

рованный «Домостроем» компенсировался сохранением гуманистических 

традиций народной педагогики. После наказаний отцом, всегда следовало 

ласковое слово матери, которая всегда пожалеет и приголубит ребенка, 

приговаривая: «Не обижайся на отца, дитятко. Отец плохого никогда не 

пожелает. Слушай его, как Бога нашего, Отца небесного». Образ женщины 

из крестьянской семьи писал Иеромонах Порфирий, подчеркивая, что она 

существо страдающее: «кроме воспитания детей, на ней лежат все почти 

работы домашнего быта, она во многом даже заменяет своего мужа, так 

что он несет тяжести гораздо менее ее» [114]. 

Традиционно одной из важных обязанностей женщин было накормить 

свою семью вкусной и полезной домашней едой. Вместе с тем, традиция 

совместной трапезы в крестьянской семье имела глубокий воспитательный 

характер. Традиционная семейная трапеза – это в первую очередь обще-

ние, общение духовное. 



 78 

В старину было принято принимать гостей и угощать их разными яст-

вами. Даже в те времена, когда был небольшой достаток и в крестьянских 

семьях готовили простую, но в тоже время вкусную еду. «А рыба сушеная 

и всякая вяленая, и разный студень, мясной и постный, и икра, и капуста - 

очищены и по блюдам разложены, уже для еды приготовлены. А напитки 

бы все были чистые, через сита процежены» [134]. Традиции вкусной и 

здоровой пищи ярко и красочно описаны в православной литературе про-

шлых лет, например в повести Шмелева «Лето Господне», где явно пока-

зано, насколько важно относились люди к семейным мероприятиям, среди 

которых совместная трапеза была одним из главных домашних событий. 

В православных семьях прошлых столетий девочки с ранних лет по-

могали матерям и бабушкам готовить еду. К 16 годам девушки уже могли 

быть полноценными хозяйками в доме. Сильвестр в «Домострое» писал, 

что важно, чтобы «сама бы хозяйка знала, как сеять муку, как квашню за-

творить-замесить, и хлебы скатать да испечь, и кислые, и пышные, и вы-

печные, а также калачи и пироги; да знала бы, сколько при том муки возь-

мут, и сколько испекут, и сколько чего получится из четверти, из осьмины, 

из целого решета и сколько высевков отойдет, и сколько чего испекут, – 

меру и счет знать во всем» [134]. Главное – вознести молитву, просеять 

муку и бережно подготовить продукты, тогда и хлеб будет ароматным.  

Члены семьи, сидя за большим столом, собирающим до 12 человек 3-

х поколений, кушают пищу в молчании, изредка переговариваясь. В кре-

стьянской семейной в трапезе участвовала вся семья, в том смысле, что все 

положенное на стол приготовлено было совместно. К процессу приготов-

ления пищи обязательно подключали даже самых маленьких детей, кото-

рые еще мало, что умели делать. 

Участвуя в общем деле семейной трапезы, ребенок чувствовал свою 

значимость и ответственность за порученное дело, свою неразрывную лю-

бовь со всеми членами семьи, что само по себе является наимощнейшей 

воспитательной силой. Стоит вспомнить, что слово воспитание образовано 



 79 

от питание, и хотя под этим питанием подразумевается духовное и даже 

Божественное питание, т.е. восхождение по пути к Истине, тем не менее, 

православная традиция совместной семейной трапезы имеет в какой-то 

степени даже сакральный смысл, определяющий сознание и культуру лю-

дей. 

Завершая данный параграф, следует сделать вывод, что «на художе-

ственных образах, созданных в народном творчестве Китая и России, в че-

ловеке, постоянно общающимся с природой, участвующем в обрядах, иг-

рах и трапезах, связанных с восхвалением Бога и сил природы, воспитыва-

лись патриотические чувства, уважение к сельскому труду и жизни про-

стых крестьян, формировался художественный вкус и понимание гармони-

ческой связи нравственного и прекрасного. В идеале семейного воспита-

ния зафиксированы, в основном, нравственные качества, которые склады-

вались веками на основе взаимодействия людей друг с другом, с природой, 

с общиной и государством» [170; c. 23].  

Родители воспитывали в своих детях следующие черты: патрио-

тизм, трудолюбие, терпимость, религиозность, храбрость, великодушие, 

любовь к ближнему, к природе своего родного края, уважение к старшим, 

заботу о младших, бережное отношение к семейным традициям.  



 80 

Выводы по 1-й главе. 

Итак, в Китайской и Российской семье сегодня очень актуальными 

являются проблемы возрождения лучших традиций семейного воспитания, 

подготовки ребенка к жизни в обществе, установления оптимальных от-

ношений в семье (с родителями, братьями, сестрами), отбора форм воспи-

тания детей матерями и отцами пр. 

В Китае в связи с моделью однодетной семьи обозначилась проблема 

воспитания «маленького императора»: как привить ему необходимые тра-

диционные качества, которые раньше формировались благодаря многодет-

ной, патриархальной семье. 

В России сохраняется проблема воспроизводства населения и воспи-

тания детей в семье, которое носит стихийный характер и не учитывает по-

зитивный опыт народной педагогики, гуманистические традиции семейно-

го воспитания, сложившиеся благодаря многодетной крестьянской семье.  

Семья как институт и малая социогруппа характеризуется ядер-

ными связями, проявляющимися в кровном родстве, которое влечет за со-

бой главную закономерность – константность семьи. Стабильность се-

мейного союза определяется интересами супругов-родителей и запросами 

социума, зависящего от репродуктивной функции семьи. Воспроизводя се-

бя, родители воссоздают общество. 

Патриархальная семья, объединяющая крестьян и земледельцев Ки-

тая и России, являясь важнейший социокультурным феноменом, сформи-

ровавшимся в процессе развития человеческой культуры и общества, по-

зволила сохранить общинные и родовые связи, сберечь гуманистические 

традиции воспитания и взаимодействия детей и взрослых. Именно в пат-

риархальной семье сформировались гуманистические традиционные цен-

ности: уважение и забота о старших, ответственность вех членов се-

мьи/общины за воспитание детей.  

 Изучение гуманистических традиций воспитания в китайской и русской 

семье осуществлялось с позиций гуманистического подхода, который оп-



 81 

ределяет направленность целей, содержания и средств семейного воспита-

ния в России и Китае, свободных от насилия и опирающихся на человеч-

ность, уважение, любовь, свободу, веру, традицию. 

 Традиционалистский подход позволил определить сложившиеся в прак-

тике семейного воспитания России и Китая социо-культурные установки, 

нормы и правила, в которых сходятся и расходятся целевые, содержатель-

ный и процессуальные характеристики семейного воспитания в этих стра-

нах. 

 Социокультурный подход дает возможность рассматривать семью, как 

социокультурный феномен, формирующийся в контексте функционирова-

ния и развития человеческой культуры и общества, в условиях историче-

ской динамики социальных институтов, структур и отношений.  

Применение принципа историзма обусловлено необходимостью вы-

явления ведущих этапов становления и развития гуманистической тради-

ции семейного воспитания в России и Китае в контексте истории челове-

чества. 

Аксиологический принцип является определяющим при выявлении 

базовых семейных ценностей и воспитательного идеала семьи. 

Антропологический принцип позволяет рассмотреть педагогический 

феномен семьи в аспекте взросления и развития в пространстве и во вре-

мени сущностных сил человека в различных исторических условиях. 

Синхронный принцип предполагает одновременное изучение событий, 

происходящих в китайском и российском обществах на определенных ис-

торических отрезках. 

Заглавные духовные ценности семьи (род, нация, общество, государст-

во, природа), определенные Л.О. Володиной и несущие в себе гуманисти-

ческую доминанту, дополнены тремя важными гуманистическими компо-

нентами: воспитательный идеал семьи, фольклор и природа родного края. 

Воспитательный идеал семьи, как социокультурный феномен, вклю-

чает в себя мысли и чаяния народа об актуальных качествах необходимых 



 82 

человеку, отраженных в религии и народной мудрости, которые позволяют 

человеку адаптироваться в обществе с учетом традиций и норм поведения 

в обществе. 

В ходе изучения философско-педагогического наследия Конфуция и 

Лао Цзы, рассмотрения традиционных средств воспитания детей в народ-

ной педагогике и устном народном творчестве Китая, нами выявлены сле-

дующие принципы традиционного воспитания в Китае: «воспитание ре-

бенка – прямая обязанность родителей; воспитание с раннего возраста; 

любовь, строгость и честность; хорошая окружающая среда; личный при-

мер родителей; равная любовь к каждому ребенку; научение ребенка дос-

тойно вести себя в обществе; воспитание в труде; сохранение в семье на-

родных традиций и их передача детям. Со временем традиционное семей-

ное воспитание в Китае и России претерпело ряд изменений, но базовые 

ценности (уважение старших, забота о младших, любовь, труд и др.) акту-

альны и сейчас» [168; с. 37]. 

У всех народов мира мифы, сказания, эпосы, легенды, песни являют-

ся мощнейшим средством народной педагогики. Через фольклор ребенка 

вводят в социум, формируя в нем идеальные качества народа (любовь, 

доброта, смелость, помощь ближнему, уважение старших, забота о млад-

ших), набор которых инвариантен и несет в себе гуманистическую окра-

ску. Сказки и песни раскрывают перед ребенком стены родного дома, оз-

накомляя с миром через его фантазию, чувства. 

Гуманистический характер семейного воспитания раскрывается также 

через позитивные характеристики семейной трапезы крестьянской право-

славной семьи: во-первых, трапеза показывает детям правильную модель 

взаимоотношений в семье, и в первую очередь – между супругами. Дети 

видят, как общаются между собой их папа и мама, кто и как о ком заботит-

ся, кто в паре главный – все это прекрасно усваивается детьми, пусть даже 

на подсознательном уровне. Во-вторых, посредствам совместной трапезы 

решаются важнейшие воспитательные вопросы между родителями и деть-



 83 

ми. В третьих, это замечательная возможность родителям побыть рядом со 

своими детьми, почувствовать их душевное переживание, спокойно и не-

навязчиво направить их. Дети должны чувствовать, что о них заботятся, 

что им есть на кого положиться, что они в любой момент могут получить 

необходимые им внимание и любовь со стороны родителей. 

В Китае и России фольклор выступает как одна из семейных ценно-

стей, наполняющих народную педагогику действенными воспитательными 

средствами гуманистического характера. Ведущие направления воспита-

ния (нравственное, умственное, физическое, трудовое) воспитываются в 

китайской и русской семье на основе народного творчества. 

Нравственность воспитывалась через устное народное творчество 

(сказки, пословицы, поговорки, сказания и былины), предлагая детям на-

бор позитивных (любовь к родине, доброта, вежливость, правдивость, 

скромность, героизм) и негативных качеств человека (зло, стяжательство, 

трусость, лень и др.). Главным сюжетом нравственно-ориентированных 

историй была победа добра над злом, когда главным героем победителем 

был русский человек, воплощавший лучшие качества народа.  

Умственное воспитание осуществлялось через уважительное отноше-

ние к знанию. Большим потенциалом в воспитании детского ума обладали 

загадки, скороговорки, считалки. Фольклор воспитывал в детях потреб-

ность в знаниях и практической деятельности; развивал психику ребенка 

(внимание, память, мышление, воображение, фантазия), помогал детям ов-

ладеть речью, счетом и умениями анализа, синтеза обобщения, выделения 

главного и др. 

Физическое воспитание решало задачи сохранения здоровья и выраба-

тывания у детей физической ловкости. Ведущими средствами здесь высту-

пали: пословицы и поговорки; сказания, сказки, мифы и былины; подвиж-

ные игры; помощь родителям по хозяйству.  



 84 

Глава 2. Гуманистическая направленность философской и педагоги-

ческой мысли России и Китая о семейном воспитании. 

2.1. Гуманистическая традиция семейного воспитания в трудах китай-

ских просветителей, философов и педагогов традиционного Китая. 

 Данный параграф посвящен анализу просветительских, философских 

и педагогических идей Конфуция и его последователей в различные перио-

ды китайской истории, начиная с VI в. до н.э. до начала XIX века. Педаго-

гические идеи будут рассмотрены с позиций гуманистического, социо-

культурного и традиционалистского подходов, а также через целевой 

(идеал семейного воспитания), содержательный (устное народное твор-

чество, фольклор) и процессуальный (взаимоотношения с окружающим 

миром и природой родного края) компоненты семейного воспитания, вы-

явленные в предыдущей главе. 

Ведущие религиозно-философские учения Китая возникли еще в VI 

в. до н.э.: Даосизм（道教）, Буддизм（佛教）, Конфуцианство（儒教）. 

Значительное влияние на становление гуманистической традиции семей-

ного воспитания в Китае оказало Конфуцианство, о чем было подчеркнуто 

в предыдущей главе, в ходе определения гуманистического подхода как 

ведущего методологического регулятива данного исследования.  

Е.Г. Корнетова пишет, что Конфуцианство, начиная VI в. до н.э. уста-

новило ориентиры «жизни цивилизованного общества и человека в этом 

обществе, определившее стиль жизни Дальневосточной цивилизации, ус-

тойчивость которой не имеет аналогов в истории человечества. Учение 

Конфуция синтезировало в себе религиозные и философские, этические и 

политические, антропологические и педагогические воззрения эпохи, при-

дав им цельность и законченность и выведя их на новый качественный 

уровень» [69; с. 54].  

Основным источником, по которому можно судить о гуманистическом 

учении Конфуция (ок. 551 до н. э. - 479 до н. э.), является книга «Лунь юй» 

https://ru.wikipedia.org/wiki/551_%D0%B3%D0%BE%D0%B4_%D0%B4%D0%BE_%D0%BD._%D1%8D.
https://ru.wikipedia.org/wiki/479_%D0%B3%D0%BE%D0%B4_%D0%B4%D0%BE_%D0%BD._%D1%8D.


 85 

(Беседы и суждение), переведенная на русский язык уже не один раз, в ко-

торой впервые появляется термин «семейные правила» (или «патриархаль-

ный порядок»). В данной работе используется перевод В.А. Кривцова. Ряд 

глав в книге «Беседы и суждения» представлено в виде диалога учителя и 

ученика. В беседе учитель, вроде бы, поизносит понятные всем вещи, зна-

комые с давних времен каждому молодому человеку. Например: «Чтобы 

старики жили в покое, чтобы друзья были верными, а молодые – заботли-

выми». Обращаясь к современности, учитель говорит: «Нынче почтитель-

ным сыном называют того, кто в силах прокормить отца и мать. Но ведь 

собак и лошадей тоже кормят. Если нет уважения к родителям - то в чем 

же разница?» [75]. 

Поведение согласно принципу «ли» подразумевает жизнь человека в 

конфуцианском духе, когда «жэнь» (гуманность) распространяется, преж-

де всего, на взаимоотношения между отцами и сыновьями, братьями, госу-

дарями и чиновниками, друзьями. Отношения между людьми вообще для 

конфуцианства – вторичны. Главное – это отношение к самому себе, спо-

собность воспитать в себе человека высоких моральных качеств, образо-

ванного и воспитанного. 

Ученые и педагоги современности Ло Юн и Лю Цзочан, интерпрети-

руя учение Конфуция, пишут, что «дети должны быть послушными и ува-

жать родителей, младшие братья обязаны слушаться старших. Лишь при-

мерный сын и брат могут быть хорошими подданными. В отношениях ме-

жду друзьями важна прямота, честность и взаимопомощь. Тогда дружба 

облагораживает, помогает приобретать знания и нравственно совершенст-

воваться» [86]. Согласно этому высказыванию, залогом гуманности между 

людьми является гуманистическое воспитание в семье, поскольку чело-

вечность детей в отношениях закладывается родителями. По этому поводу 

в книге Конфуция «Беседы и суждения» написано следующее: «Молодые 

люди должны дома проявлять почтительность к родителям, а вне его – 

уважительность к старшим, серьезно и честно относиться к делу, безгра-



 86 

нично любить народ и сближаться с человеколюбивыми людьми. Если по-

сле осуществления всего этого у них останутся силы, их можно тратить на 

чтение книг» [221]. 

В конфуцианстве тесно связан идеал семейного воспитания с идеалом 

воспитания народа. Е.Г. Корнетова пишет, что в Китае «основной задачей 

правителя является воспитание народа почтительным, верным и стара-

тельным. Этот идеальный образ возможен при воспитании такого человека 

в рамках семьи, поскольку семья, по Конфуцию, это маленькая копия го-

сударства. Поэтому, воспитывая сыновней в почтительности по отноше-

нию к своим родителям, в любви и заботе по отношении к своим младшим, 

родители воспитываю идеальных граждан Китайского государства» [50]. 

Согласно учению Конфуция воспитательного идеала можно достичь 

лишь благодаря обучению и воспитанию, которые гармонично дополняют 

спонтанную социализацию подрастающих поколений, осуществляемую 

самим традиционным укладом жизни людей. В Конфуцианстве нежелание 

учиться может привести к отрицательным результатам: «[Если человек] 

любит гуманность, но при этом не любит учиться, то такой порок называ-

ется тупостью. [Если человек] любит знания, но при этом не любит учить-

ся, то такой порок называется несобранностью. [Если человек] правдив, но 

при этом не любит учиться, то такой порок называется самовредительст-

вом. [Если человек] любит прямоту, но при этом не любит учиться, то та-

кой порок называется грубостью. [Если человек] любит мужество, но при 

этом не любит учиться, то такой порок называется смутьянством. [Если 

человек] любит твердость, но при этом не любит учиться, то такой порок 

необузданностью» [221]. 

Основой Конфуцианства выступают отношения между родителями и 

детьми. Корнетова Е.Г.: «Старший – всегда наставник, служащий образом 

поведения для младшего, всегда заботящийся о его благе. Младший же – 

всегда ученик, почитающий старшего, стремящейся улавливать его жела-

ния и следовать его поучениям» [69]. Г.Б. Корнетов подчеркивает, что 



 87 

«универсальность отношений учителя и ученика, как и универсальность 

семейного уклада, сакрализированных конфуцианством, определяли ха-

рактер взаимоотношений в обществе, Учитель, отец и правитель сливались 

в едином образе; в неразрывном единстве выступали мораль и культура, 

власть и авторитет, учение и жизнь» [66; с. 58-59].
 

Корнетова Е.Г. пишет, что в учении Конфуция сливаются воедино три 

типа отношений – между родителями и детьми, правителями и подданны-

ми, учителями и учителями, являя универсальную модель социальных свя-

зей, не противопоставляющих естественность и цивилизованность и гаран-

тируюших стабильность государства [50; с. 58]. Конфуций учит: «Пусть 

государь будет государем, подданный – подданным. Пусть отец будет от-

цом, а сын – сыном» [221]. 

В национальной системе воспитания у любого народа есть свои педаго-

гические шедевры, на которые веками опираются родители и учителя в 

воспитании детей. Во времена Конфуция такими книгами были «Ши» 

(Книга стихов) и «Ли» (Книга ритуалов). Сам Конфуций применял эти 

книги в воспитании и обучении своего сына. Конфуций писал: «Расцветай 

вместе с Ши, утверждайся с Ли и завершай самосовершенствование и са-

мовоспитание музыкой» [221]. 

Быть достойным государем и достойным подданным, достойным отцом 

и достойным сыном можно, только встав на Истинный Путь, постигнув 

Дао, постоянно следуя ему. Сделать же это можно, лишь усвоив вековые 

правила поведения (ли), содержащиеся в канонических конфуцианских 

книгах, воплощенных в ритуале (церемониале), пронизывающем всю 

жизнь китайского общества. Изучение канонических текстов и ритуала под 

влиянием конфуцианства более двух тысячелетий составляло стержень ки-

тайского образования. В комментариях к книге «Ли» (礼) - «Ли Цзи Цю 

Ли» (礼记周礼) - «Сборник ритуалов» написано о том, что воспитывать че-

стность в детях родители должны своим примером. Обманывая детей, ду-

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 88 

мали китайцы, можно нанести вред еще несформировавшемуся детскому 

характеру: «Родители - пример для своих детей, а потому не должны их 

обманывать» [207]. 

Итак, главный результат воспитания по Конфуцию – олицетворение гу-

манности, которое, в свою очередь, может быть достигнуто усилиями се-

мьи, народа и педагогической традиции. 

Современный историк педагогики З.Г Нигматов подчеркивает: «Огром-

ным гуманистическим воспитательным потенциалом обладает народная 

педагогика. У любого народа нет будущего, если отсутствуют националь-

но-гуманистические традиции, священная педагогическая культура и если 

не хватает мудрости передавать эти традиции и культуру будущим поко-

лениям. Гуманистические традиции любого народа – величайшая общече-

ловеческая ценность. Забота об их сохранении и развитии олицетворяет 

собой дружбу народов не на словах, а на деле» [97; с. 10]. 

В связи со значительной ролью Конфуцианства в становлении системы 

образовании и воспитания детей, в данном параграфе будут рассмотрены 

просветительские, философские и педагогические идеи последователей 

Конфуцианства, сформировавшиеся в эпоху Традиционного Китая (с III 

века до 1912 г.): 

1. Янь Чжитуй（颜之推）(531 - 595 гг.), создавший авторскую теорию се-

мейного воспитания и обучения на основе обобщения предшествующих 

идей и концепций в период правления южных и северных династий (III–VI 

вв.). 

2. Сы Магуан（司马光）(1019 - 1086 гг.), обосновавший ведущие принци-

пы семейного воспитания на основе исторического анализа развития ки-

тайской семьи в период Сун (X–XIII вв.). 

3. философ Ван Шоужэнь（王守仁）(1472 - 1528 гг.), создавший концеп-

цию вселенной в эпоху Мин (XIV–XVII вв.). 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 89 

4. Цзэн Гоуфан（曾国藩）(1811 - 1872 гг.), общественный и политический 

деятель и Кан Ювэй (1858 - 1927 гг.), основатель доктрины о системе вос-

питания детей дошкольного возраста эпохи Цин (XVII– начало ХХ вв.). 

Янь Чжитуй（颜之推）– китайский ученый, философ, историк, педагог, 

писатель, государственный служащий; проанализировав историю станов-

ления китайской семьи, обобщив существующие идеи и воззрения на вос-

питание детей в семье, обратившись к собственному педагогическому 

опыту, создал книгу «Патриархальные порядки семьи Янь», в которой на 

страницах 7 глав описал цели, содержание, принципы, средства, мотивы и 

недостатки семейного воспитания. В данной работе мы опираемся на пере-

вод книги «Янь Ши Цзя Сюнь 颜氏家训», который был сделан историком 

педагогики Ло Юном в 2005 г. 

Перед анализом этой книги следует выявить причины пристального 

внимания Янь Чжитуй к проблемам семейного воспитания и популярности 

его книги. 

Во-первых, под конец периода правления южных и северных дина-

стий происходила частая смена правительства, что привело к социальной 

нестабильности, которая отразилась на государственной системе образова-

ния. Детям из знатных семей пришлось воспитываться и обучаться дома, 

что сделало семейное воспитание и обучение единственным выходом из 

сложившейся ситуации. 

Во-вторых, Янь Чжитуй был выходцем из богатой и знатной семьи. 

Анализируя историю семейного воспитания внутри своего сословия, он 

пришел к выводу, что если дети хорошо обращаются с детьми, много вни-

мания уделяют их воспитанию и образованию, то они, в последствии ста-

новятся благонадежными и высоконравственными гражданами, занимая 

высокие посты на государственной службе и положение в обществе. Если 

же родители должным образом не заботятся о своих детях, то они вырас-



 90 

тают порочными, беззащитными и обязательно попадают в беду, опуска-

ются на «социальное дно». 

В-третьих, убежденность Янь Чжитуя в приоритетной роли родите-

лей в воспитании своих детей была обусловлена общепризнанным в этот 

период мнением, что только родители имеют на детей особое влияние и 

вызывают в них доверие. Поэтому накопленный в китайской культуре и 

истории опыт семейного воспитания естественно требовал обобщения и 

концептуализации в кодексе семейных ценностей. К основным принципам 

семейного воспитания, обоснованным Янь Чжитуем, мы относим следую-

щие:  

1. Воспитание ребенка начинать с Тай Цзяо (胎教), т.е. с перинатального 

периода, создавая для беременной женщины подходящую обстановку. Это 

необходимо потому, что эмбриональный период, как и младенческий, яв-

ляется основой будущей жизни ребенка, а также психического, умственно-

го и физического развития. Осторожность необходима в связи с еще неста-

бильным состоянием ребенка, когда можно нанести ему вред. Более того, 

сосредоточенность внимания ребенка и интенсивный характер психиче-

ских процессов определяют простоту и результативность освоения ребен-

ком поступающих из вне сведений об окружающих вещах, явлениях и ми-

ре. Янь Чжитуй в своеобразно показывает разные возможности детей и 

взрослых в освоении наук: «В молодости занимаешься учѐбой, как в сол-

нечную погоду идѐшь по дороге; а в старости - как ночью со свечой». Он 

взял за основу своих рассуждений высказывание Конфуция: «Все привыч-

ки, которые сформировались в раннем детстве, будут сопровождать тебя 

всю жизнь» [192; с. 65 - 69]. В воспитании Янь Чжитуй определил такие 

направления: «Когда ребѐнок начинает осознавать происходящее, пора 

учить его почтению, гуманности, вежливости и ритуалам. Когда ребѐнок 

начинает различать чувства радости и ярости, пора заняться его воспита-

нием и объяснить, что можно делать, а чего нельзя» [192; с. 23]. Обосно-

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 91 

вывая данный принцип, Янь Чжитуй заложил психолого-педагогические 

основы раннего воспитания и обучения детей. 

2. Гуманистический принцип соединения любви и воспитания, доброты и 

строгости. Янь Чжитуй был уверен, что только одной строгостью или од-

ной любовью ребенка хорошо не воспитаешь. Сочетание этих противопо-

ложных, на первый взгляд средств, по мнению педагога – есть залог ус-

пешного семейного воспитания. 

3. Непредвзятость и справедливость к детям. Этот принцип Янь Чжитуй 

обосновал на убеждении, нет на свете родителей, которые не любили бы 

своих детей, но очень мало тех, чувства которых непредвзяты и справед-

ливы. Родители могут либо оправдывать во всем своих детей, либо обви-

нять. И то и другое – несправедливо. Педагог обосновал эту закономер-

ность на выявленных недостатках, присущих китайским семьям: 

Большая предпочтительность к мальчикам, чем к девочкам: «Многие ро-

дители предпочитают сыновей, а после рождения девочки могут даже от-

казаться от неѐ. В семейном воспитании и обучении родители тоже чаще 

всего больше внимания уделяют сыну...» [192; с. 45]. 

Неровное отношение неродных родителей к детям: «Отчим чаще 

всего балует детей, рождѐнных от бывшего мужа жены, а мачеха чаще все-

го обращается жестоко с детьми от бывшей жены мужа. Возникают плохие 

отношения между детьми и родителями» [192; с. 46]. Неравное отношение 

к своим детям, когда больше внимания и любви отдают одному ребенку по 

причине его младшего возраста или особых способностей: «Конечно, стоит 

любить самого умного ребѐнка, но слабых детей нужно любить тем более. 

Если родители будут все время баловать своих любимцев, то это, в конце 

концов, принесѐт им только вред» [192; с. 76]. 

4. Верный подбор окружения и друзей. Этот принцип основан на понима-

нии Янь Чжитуя на том, еще не устоявшийся характер маленького ребенка 

можно легко изменить, поменяв окружающую среду, т. к. детское подсоз-

нанием очень эффективно работает. Янь Чжитуй пишет: «Живя с добрыми 

javascript://
javascript://
javascript://


 92 

людьми, ребенок становится добрым, также как человек, проводящий мно-

го времени среди цветов, напитывается их ароматом. А когда ребѐнок на-

ходится среди злых людей, он становится злым. [192; с. 66 ]. 

Опираясь на учение Конфуция, Янь Чжитуй обосновал цели и со-

держание нравственного и умственного воспитания в семье. Целевой ком-

понент семейного воспитания Янь Чжитуя наполняется нравственными 

императивами Конфуцианства и опирается на преданность, почтитель-

ность, ритуал, долг («чжун 忠», «сяо 孝», «ли 礼», «и 义»). Таким образом, 

согласно идеалу семейного воспитания нравственный человек должен 

быть: 

 преданным, что проявляется в почитании вышестоящих (хозяина, импе-

ратора, страны); 

 почтительным в отношении к своим родителям; 

 уважающим ритуалы и обряды, что проявляется в выражении свои 

чувств адекватно поведенческим нормам; 

 ответственным в отношении к своим обязанностям, что проявляется в 

развитом чувстве долга. 

Содержательный компонент подразумевает развитие у ребенка широко-

го кругозора, благодаря единству гуманитарных и естественных наук, а 

также знаниям об искусстве. Семья в учении Янь Чжитуя обязана дать ре-

бенку общие представления о литературе, истории, каллиграфии, рисова-

нии, медицине, математике, музыке, игре в шахматы и шашки. Стихосло-

жению педагог уделял особое внимание и считал, что если человек не уме-

ет писать стихи – с ним не о чем говорить. Опираясь на народное творче-

ство в воспитании детей, Янь Чжитуй многие свои идеи иллюстрировал 

отрывками из древних китайских песен и легенд. 

Итак, в учении Янь Чжитуя, нравственное воспитание и умственное 

обучение – две главных стороны единого процесса семейного воспитания, 

которые взаимосвязаны и взаимозависимы. Янь Чжитуй писал: «Для чего 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 93 

заниматься учѐбой? – Чтобы быть образованным и нравственным» [192; с. 

89]. 

Янь Чжитуй первым обратил внимание на способности и дарования ки-

тайского народа, который может стать примером для детей из состоятель-

ного сословия. Новаторство этой идеи обусловлено тем, что в ранние пе-

риоды истории традиционного Китая о наличии умственных способностей 

у крестьян и людей занимавшихся физическим трудом писать было не 

просто не модно, но и опасно. В отличие от многих философов и полити-

ков Янь Чжитуй критиковал привычное для высшего сословия пренебре-

жение к крестьянскому труду и предлагал обучать основам сельского хо-

зяйства детей знатных родителей. Он объяснял это предложение тем, что 

экономика Китая строится на сельском хозяйстве, которое составляет 

жизнь всего народа. Янь Чжитуй писал: «Многие дети не представляют се-

бе, что такое сельское хозяйство, не знают, откуда берѐтся урожай, не ви-

дят, как трудятся люди в поле». [192; с. 132]. 

Размышления ученого об отношении детей к учебе, о причинах ле-

жащих в основе желания людей учиться, о стремлениях древних людей к 

образованию ради блага своей страны привели к тому, что Янь Чжитуй 

обосновал прямую зависимость между методикой семейного воспитания и 

мотивацией обучения: «Древние люди учились для самосовершенствова-

ния, а современные — для хвастовства перед остальными. Древние люди 

учились, чтобы делать добро обществу и Родине, а современные — чтобы 

продвинуться по служебной лестнице. Заниматься учѐбой – то же самое, 

что посадить дерево: весной ухаживай за цветами, а осенью собирай уро-

жай. Ученье – это цветы, урожай же – самосовершенствование».[ 192; с. 

77]. 

Для оптимизации процесса обучения Янь Чжитуй сформулировал 

ряд правил: Необходимо добиться от учеников старательности и упорства. 

Этот тезис он доказал на примерах из истории, показав, «что старание – 

единственный путь к успеху, оно компенсирует недостаток ума: не все 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 94 

люди способны к учѐбе, но старание приводит к положительным результа-

там» [192; с. 79]. 

Обучение необходимо строить на основе наглядности, как писал Янь 

Чжитуй: «своими глазами». Воспитанник может получить истинное знание 

об окружающем мире, природе родного края и обществе только, если сам 

ознакомиться с ними, изучит факты. 

Знания, преподаваемые детям должны быть глубокими и широкими, 

поскольку государство нуждается в разносторонне образованных людях, 

обладающих знаниями из различных научных областей. 

Обучение должно носить групповой характер, т.к. обмен суждения-

ми со своими друзьями в ходе обучения позволит лучше усвоить и закре-

пить знания. Янь Чжитуй писал: «Занятия учѐбой в одиночестве, без обще-

ния с друзьями ограничивают кругозор человека…товарищи появляются 

во время учѐбы, а кругозор расширяется в процессе обмена мнениями с 

ними». [192; с. 145]. 

Итак, Янь Чжитуй, выделил недостатки, присущие китайским семьям 

второй половины VI века, которые, к сожалению, до сих пор сохранились в 

современном Китае: стремление родителей воспроизвести на свет мальчи-

ка, а не девочку, большее внимание и любовь к сыновьям, а не дочерям. 

Наличие в семье любимчиков современной китайской семье искоренено, 

благодаря демографической политикой, направленной на снижение рож-

даемости и воспитанию в семье только одного ребенка, что также является 

негативным фактором воспитания. 

Обосновав теорию семейного воспитания, Янь Чжитуй на много ве-

ков опередил время. Он предложил родителям такие важные положения о 

воспитании детей в семье, как: начало воспитания на ранних этапах разви-

тия ребенка; соединение любви и воспитания; непредвзятость и справед-

ливость к детям; подбор окружения и друзей; единство нравственного и 

умственного воспитания; опора на опыт и дарования китайского народа; 

мотивация к обучению; оптимизация процесса обучения на основе воспи-

javascript://


 95 

тания в учениках старательности и упорства, на основе наглядности, глу-

бины и широты знаний в группе, состоящей из друзей. 

В результате родители воспитают преданного гражданина, который 

почитает своего хозяина, императора, страну и своих родителей; уважает 

ритуалы, обряды, традиции и проявляет свои чувства согласно нормам и 

правилам поведения; ответственно относится к своим обязанностям и об-

ладает чувством долга. 

В период Сун (960 - 1279 гг.) концептуализация идей о воспитании и 

обучении детей в семье приобрела новое значение, а практика родитель-

ской опеки испытавшая влияние этих идей получила новые рекомендации 

с учетом социокультурной ситуации. 

Сы Магуан（司马光） – незаурядный историк и учѐный периода Се-

верной Сун, который после прочтения трудов Янь Чжитуя не мог оставить 

без внимания проблемы семейного воспитания. Родившись в семье чинов-

ника, он получил хорошее образование и начал свою профессиональную 

карьеру судьей. В возрасте двадцати шести лет он был приглашен ко двору 

и в 1066 г. согласно указу императора начал вести историческую летопись 

– «Цзы Чзы Тун Цзянь» (资治通鉴) - «Летопись Цзы Чзы» [218]. 

Одной из работ, посвященных семейному воспитанию, является «Цзя 

Фан» (家法) - «Патриархальный порядок семьи Вэн Гон». В этой книге, в 

соответствии с учением Конфуция, раскрыта важность семейного воспита-

ния, управление которой синонимируется с государственным управлени-

ем. Десять глав этой книги содержат описания истории семей, являющими 

собой пример нравственности и традиционности, окрашенные рассужде-

ниями автора, посвященными семейному воспитанию. Сы Магуан пишет, 

что старшее поколение семьи должно быть образцом для подрастания 

младшим поколениям. 

Одна из глав посвящена методике семейного воспитания, которая 

также раскрывается на примерах из истории китайского народа, его прави-

javascript://
javascript://


 96 

телей, окружающего мира и природы. Ряд глав «Цзя Фан» (家法) дает ре-

комендации по воспитанию в сыновьях почтительности и формированию в 

детях любви, дружбы и взаимоуважения. В трех последних главах Сы Ма-

гуан не только обосновывает процесс организации семейного воспитания 

детей родителями, но и раскрывает, как строить отношения между невест-

кой и свекровью, женами братьев. [193; с. 189]. 

«Цзя Фан» - серьезный систематизированный труд по семейному 

воспитанию, который содержит множество важных советов традиционной 

модели воспитания детей в Китае, но по многим позициям сохраняет акту-

альность и в современной ситуации. Помимо «Цзя Фан», наследие Сы Ма-

гуана включает «Сун Сюй Цзы Вэн» (涑水记闻) - «Несколько слов потом-

кам» [219]; «Сы Ма Ши Шу И» (司马史书译) - «Семья Сы Ма», в которых 

отражены основные положения теории семейного воспитания великого 

ученого. 

1. Воспитание следует начинать в раннем детстве, пока у ребѐнка не 

успели выработаться неисправимые вредные привычки. Эта позиция сов-

падает с положениями ученых прошлого (Янь Чжитуй) и с современными 

представлениями педагогов. Сы Магуан писал: «Если упустить этот мо-

мент, потом будет поздно. Отучив лошадь от повода, обратно еѐ к нему не 

приучишь» [193; с. 114]. Простым семьям Сы Магуан вслед за Янь Чжиту-

ем рекомендовал начинать воспитание, когда ребѐнок уже понимает рас-

положение духа отца и матери и осознает чего от него хотят. 

2. Любить ребенка, воспитывая. Сы Магуан писал, что родительская 

любовь можно объяснить естественной природой вещей. Бывает, что она 

переходит все границы разумного и, в большей степени, это касается мате-

ринской любви. Любовь матери не должна мешать процессу воспитания. 

Если матери только балуют ребенка и не обращают внимания на то, что 

дети плохо себя ведут, то со временем детские шалости могут привести к 

большой беде. В результате ребенок может стать грубым и злым челове-

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 97 

ком, ступить на преступный путь. Иллюстрируя последствия безграничной 

любви и отсутствия регулярного материнского воспитания, Сы Магуан в 

качестве примера приводит китайскую народную поговорку: «Избалован-

ный матерью сын становится неудачником». Неразумное соотношение 

любви и обучения, строгости и нежности развращает ребѐнка, вместе с тем 

«зло следует пресекать в зародыше, не дожидаясь, когда ребѐнок вырас-

тет. Нежная любовь - это оболочка, а строгое воспитание – содержание» 

[193; с. 144]. Сы Магуан опираясь на историю, образцы родительской 

строгости в воспитании черпал из народных источников «Ши» («Книга 

стихов») и «Ли» («Книга ритуалов»). 

3. Нравственное воспитание и руководство членами семьи как еди-

ным организмом должны осуществляться через ритуалы («Ли»). Сы Магу-

ан отвечая на вопрос о том, что важнее для последующих поколений со-

стояние и богатство или нравственность и ритуалы, опят же опирался на 

мудрость Китайского народа: «Лучше оставить сыну одну книгу о прави-

лах нравственности, чем ведро золота». Когда он писал, что « все родители 

заботятся о будущем своих детей, стараются, чтобы они жили лучше, но не 

всем это удается», то имел в виду, что хорошо заботятся те родители, ко-

торые оставляют своим детям знания и опыт, а не богатства.(перевод 

Л.Ю.) [183; с. 89]. 

Наиболее ярким проявлением нравственности в семейной жизни Сы 

Магуан считал скромность и честность, т.к. это – первейшее богатство се-

мьи и их нужно охранять. На основе различных примеров Сы Магуан под-

тверждал, что скромность – путь семьи к расцвету, а транжирство – к рас-

паду. Скромность по его мнению проявляется через скромную одежду, от-

каз от дорогих украшений; скромную еду, экономичное ведение хозяйства; 

скромность на службе, строгое соблюдение закона. [193; с. 237]. 

4. Содержание воспитания опиралось на изучении истории, правил 

поведения и общения со старшими и сверстниками, которые изложены в 

древних книгах: «Сяо Цзин 孝经» («Книга почтительности»), «Лун Юй 论

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 98 

语» («Беседа и обсуждение»), «Шан Шу 尚书» («История»), «Чунь Цю 春

秋» («Весна и осень»), «Ши 诗» («Книга стихов») и «Ли 礼» («Книга ри-

туалов»). 

5. Идея семейного воспитания и обучения девочек в теории Сы Ма-

гуана отражала его прогрессивные взгляды. Оно включало в себя множест-

во важных и нужных направлений, которые в отличие от древней китай-

ской традиции, когда главной задачей родителей было воспитание и обра-

зование мальчиков, ориентировали родителей на воспитание грамотной и 

высоко нравственной женщины. Идеал семейного воспитания девочки у 

Сы Магуана включал четыре важные компонента, которые раскрывались 

через определенные качества:женская нравственность – нежность, вер-

ность, скромность, честь;женская речь – немногословность, негромкий го-

лос и внешний вид женщины – аккуратность и чистота; женские умения – 

готовить пищу, убирать дом, ухаживать за мужем и детьми. 

Учитывая традиционные ритуалы и правила поведения Сы Магуан о 

женской нравственности писал так: «Женщина должна быть нежной, вер-

ной и должна вести себя в соответствии с пониманием женской чести. Ей 

не обязательно демонстрировать свой ум и свою индивидуальность, жен-

щина должна быть скромной во всѐм» [193; с. 334]. 

6. Процесс семейного воспитания должен быть постоянным и опи-

раться 30 правил поведения, созданных Сы Магуаном – «Цзюй Цзя Цза» (

居家杂仪) - «Семейные правила в повседневной жизни» [220]. В этих пра-

вилах раскрыты функции всех членов семьи, требования к их нравственно-

сти, рекомендации по проведению ритуалов и празднеств, наказания для 

нарушителей этих правил. 

Итак, идеи Сы Магуана, как теоретика и практика семейного воспи-

тания, имели под собой глубокие исторические и традиционные основы, 

опирались на идеи Конфуцианства и мудрость народных традиций и на 

долго стали серьезным источником для родителей, стремящихся воспиты-

javascript://
javascript://
javascript://


 99 

вать детей согласно законам и ритуалам предков в почтительности, нрав-

ственности, скромности и честности. 

Во времена династии Мин（明） (1368 - 1644 гг.) основное внима-

ние уделялось образованию, первой целью которого было формальное за-

учивание назидательных текстов без понимания и в отрыве от семейной 

педагогики. Нравственные, эстетические и физические составляющие вос-

питания в образовательном процессе не выделялись, поскольку основные 

тексты конфуцианской педагогики «Ши» («Книга стихов») и «Ли» («Книга 

ритуалов»), несущие в себе гуманистическую доминанту, почти не чита-

лись, а детское воспитание было однообразным. Ведущими средствами 

воспитания детей признавались только строгий контроль и телесные нака-

зания, потому что между детьми и взрослыми не делали различий. Все это 

приводило к расстройству психики ребенка, нарушало естественный ход 

развития детской природы. Таким образом, авторитарный, характер воспи-

тания детей в период династии Мин, допускавший даже телесные наказа-

ния, инициировал развитие в философской и педагогической мысли Китая 

развитие гуманистических концепций семейного воспитания. 

Ван Шоужэнь（王守仁） (1472 - 1528 гг.) – выдающийся реформа-

тор детского образования, философ и педагог, выходец из семьи землевла-

дельцев, занимавший высокий государственный пост и внес существенный 

вклад в гуманистические теории семейного воспитания в Китае. Он писал, 

что родители не имеют представления о воспитании своих детей. Ругая и 

наказывая их, силой заставляя детей учится, родители отбивают у них же-

лание учиться, превращая учителей во врагов, а школу в тюрьму. От тако-

го воспитания наносится вред умственному и физическому воспитанию, 

страдает детская психика и самолюбие. Ван Шоужэнь рекомендовал при 

семейном воспитании учитывать их умственные и психологические осо-

бенности детей, воспитывая их не насилием, а добротой. [194; с.70] 



 100 

Пагубные и вредные методы Ван Шоужэнь рекомендовал заменить 

средствами, создающими условия для гармоничного и свободного разви-

тия детей без правил и ограничений через поощрение: «Ребѐнок, как рас-

тущее молодое дерево: если дать ему достаточную свободу и свет, оно вы-

растет сильным и здоровым, а если сильно ограничивать его или вмеши-

ваться в его развитие, то оно может даже погибнуть». [194; с. 149]. Гума-

нистический и антропоцентрированный характер воспитания детей в семье 

предполагал единство физического, психологического и индивидуального 

подходов к детям. 

Педагогическое учение Ван Шоужэня включало положения о целях, 

содержании, методах и принципах воспитания т.д. 

1. Цель воспитания ориентирует на идеальный образ, который дол-

жен быть разносторонним, духовным и нести в себе гармонию, соединяя 

нравственное, умственное и физическое. Ван Шоужэнь писал: «Наши 

предки высоко ценили нравственное воспитание и ставили его на первое 

место, а сейчас детей учат только письму и механическому бездумному, 

неосознанному чтению. Ценный опыт предков потерян...» [194; с.273]. Эта 

цель воспитания, согласно Ван Шоужэню, может быть достигнута при 

строгом следовании постулатам учения Конфуция: нравственности, почти-

тельности, преданности, уважительности, скромности, добросовестности. 

2. Содержание воспитания согласно теории воспитания Ван Шоужэ-

ня, чтобы быть разносторонним, должно гармонично сочетать следующие 

связанные друг с другом дисциплины: «Пение стихов», «Занятие Ли», 

«Чтение», «Музыка». Здесь очевидно влияние фольклора и гуманистиче-

ских традиций воспитания, идущих из патриархальных времен. Пение сти-

хов (а не чтение) одновременно с музыкальным воспитанием будит волю 

детей и развивает физическую и психологическую сферу индивидуально-

сти ребенка. Занятие «Ли», т.е. изучение ритуалов в деятельности позволя-

ет объединять нравственное (заложенное в сути обряда) и физическое: де-

ти одновременно учатся быть уважительными, почтительными, соединяя 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 101 

ритуальные движения, полезные для здоровья. Выразительное устное чте-

ние и пение являются полезными для физического развития ребенка. Тре-

петное отношение к музыке у китайцев связано особым настроем, который 

создает музыка для проявления состояний души. Музыка, как проявле-

ние ума и чувства порождает гармонию, учит доброте и хорошим привыч-

кам. Сами музыкальные произведения навеяны традиционными мотивами, 

воспевающими красоту природы Китая, любовь и заботу о близких, сель-

скохозяйственный труд и взаимоотношения крестьян. 

3. Методы воспитания в теории Ван Шоужэня были направлены на 

преодоление антигуманного отношения родителей и учителей к детям, 

приводящего вражде между воспитателями и воспитанниками. Опираясь 

на особенности психики ребенка, Ван Шоужэнь создал свою систему ме-

тодов воспитания, которая строилась на поощрении. Жесткий контроль и 

наказания заменены методами, основанными на уважении личности ребен-

ка: привлечение (через интерес к стихам), ознакомление (обучение ритуа-

лам), убеждение (воздействие при помощи книг). Такие методы воспита-

ния способствуют развитию детей, поднимают веру ребенка в себя, моти-

вируют его к учѐбе и соблюдению моральных норм, принятых в социуме. 

Работая учителем, Ван Шоужэнь на основе знаний об особенностях дет-

ской природы разработал свою программу воспитания. Процесс обучения 

строился на основе составленного им расписания, в котором было пять 

уроков и предполагало сочетание умственного, нравственного и физиче-

ского образования: 

 день начинался с урока-беседы, на котором каждый ученик подробно и 

честно рассказывал о поведении дома; 

 на следующем уроке каждому ученику учитель давал совет; 

 третий – урок-чтение, на котором учитель проверял домашнее задание и 

давал новую тему; 



 102 

 четвертый урок – занятие ритуалом, на котором учащиеся знакомились с 

правилами поведения во время ритуалов, заучивали ритуальные движе-

ния; 

 пятый урок был посвящен пению стихов, который помогал детям отдох-

нуть и восстановить силы после насыщенного учебного дня. 

 Такое содержание учебно-воспитательного процесса формировала у де-

тей интерес к учѐбе и была эффективна. 

4. Принципы воспитания Ван Шоужэня опирались на единство 

школьного и семейного воспитания. Он был уверен, что воспитание детей 

– первейшая задача родителей, а не только учителей. Воспитательные воз-

действия должны осуществляться не отдельно, а в органичном взаимодей-

ствии; общаясь и содействуя друг с другом, учителя и родители обязаны 

действовать по единому плану. В стихах Ван Шоужэня мы видим серьез-

ное отношение к семейному воспитанию. Он писал стихи для своих детей, 

чтобы они были уважительными и образованными людьми. Важность 

внимательного отношения к детям Ван Шоужэнь объяснял тем, что у всех 

детей свои индивидуальные особенности и разные способности: «Как 

опытный врач назначает лекарства в соответствии с болезнью, так и ра-

зумный наставник должен воспитывать детей, учитывая их индивидуаль-

ные особенности» [194; с.207]. 

Поэтому к детям, которые не отличаются высоким уровнем, нужно 

относиться с терпением; а со способными можно заниматься больше и бы-

стрее. Итак, Ван Шоужэнь один из первых в Китае не только обратил вни-

мание на проблему детского развития, но и подверг серьезному анализу 

свойства детской психики и изучил закономерности их умственного и фи-

зического развития. Он выявил особенности детской природы: любопытст-

во, жизнерадостность, рассосредоточенность внимания. Основным мето-

дом воспитания детей был предложен – поощрение. В теории воспитания 

Ван Шоужэня можно выделить принципы: разносторонность; комплекс-

ность; гармоничность (единство умственного, физического и нравственно-

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 103 

го воспитания); сочетание школьного и семейного воспитания; учѐт пси-

хологических и физических особенностей. Передовые взгляды Ван Шо-

ужэня в социокультурной ситуации, сложившейся в Китае XVI века, на-

много опережали время, т.к. ориентировали семейное воспитание на новые 

гуманистические принципы, при которых личность ребенка рассматрива-

лась как определенный феномен, требующий свободы, любви и уважения. 

Период второй половины XVII – начала XIX века в Китае – это не 

только время правления династии Цин (1644-1911), но и эпо-

ха решительных изменений в имперском обществе, инициированных пере-

смотром базовых ценностей национальной культуры, образования и вос-

питания. Это было обусловлено развернувшимся внутренним кризисом 

последней китайской империи, повлиявшим на упадок узловых социаль-

ных сфер. Более того, усиливающееся социально-экономическое и полити-

ческое давление Западных государств, явилось катализатором нарастаю-

щих антиимперских и гуманистических настроений в китайском обществе. 

Выдающихся успехов в области семейного воспитания добился Цзэн 

Гуофан（曾国藩） (1811-1872 гг.) – известный китайский политик, воен-

ный, выдающийся педагог в области семейного воспитания и обучения. 

Его теоретические взгляды изложены в «Семейных письмах Цзэн 

Вэн Гона» (曾文公家训) и характеризуются гуманистической направлен-

ностью, т.к. опираются на уважение ребенка, учет его природных особен-

ностей и правильную любовь, которая должна создавать условия для фор-

мирования его личности, избегая избыточного внимания. 

Цзэн Гуофан, сравнивая воспитание детей с уходом за растениями, 

приводил в пример притчу об умелом садовнике, который с легкость вы-

саживал деревья, дающие большой урожай. Секрет этого садовника за-

ключался в том, чтобы любить природу и знать особенности каждого рас-

тения. Этой притчей Цзэн Гуофан подтверждал интересную закономер-

javascript://
javascript://


 104 

ность: для правильного воспитания детей нужно знать и учитывать их ха-

рактер, давая им некоторую свободу. 

Учение о семейном воспитании Цзэн Гуофана включает три блока: 

самосовершенствование нравственности, верное отношение к учѐбе, бе-

режное отношение к своему здоровью. 

Цель воспитания согласно теории Цзэн Гуофана – нравственное са-

мосовершенствование, состоящее из двух частей: нравственность и обра-

зованность. Нравственность наполняется десятью важными качествами, 

базирующимися на конфуцианстве: почтительность, солидарность, муже-

ство, честность, патриотизм, великодушие, трудолюбие, бережливость, 

скромность, серьѐзность. Цзэн Гуофан писал о почтительности, как о сим-

воле семьи, в которой царят счастье и дружба: «Угождай родителям, будь с 

ними мягче…родительский возраст надо знать, и чтобы радоваться, и что-

бы тревожиться. Основная задача почтительности – старание веселить ду-

шу родителей» [197; с. 279]. 

Солидарность может сформироваться в дружной семье, в которой 

помогают друг другу и только так члены семьи могут быть счастливы. 

Мужество традиционно воспитывается в китайских мальчиках, о чем Цзэн 

Гуофан, обращаясь к своим детям, писал: «Настоящий мужчина должен 

быть мужественным, не должен продаваться за деньги, изменять себе в 

бедности и идти на поводу у сильных мира сего». [197; с.297]. 

Честность и открытость – это качества, которое помогает решать 

проблемы, возникающие в семье, если все ее члены откровенны друг с 

другом и высказывают своѐ мнение открыто, не обсуждая за спиной. [197; 

с. 315]. 

Патриотизм, раскрывается через верность императору и Родине: 

«Для сановников закон – это желание императора, для сына – желание от-

ца, для жены – желание мужа. Это закон природы, принцип жизни. Импе-

ратор может быть несправедливым, но сановнику нельзя быть неверным; 

отец может быть недобрым, но сыну нельзя быть непочтительным; муж 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 105 

может быть недоброжелательным, но жене нельзя быть непослушной». 

[197; с. 323]. 

Благородство и великодушие раскрывается через доброе отношение 

к людям: «…великодушие – это наибольшая доброта, а зависть – наихуд-

шее зло. Великодушие — это фундамент нравственности» [197; с. 443]. 

Трудолюбие и бережливость – это залог успехов в учебе и жизни, и 

там и там нужно быть усердным и пытливым. В письме к сыну Цзэн Гуо-

фан писал: «Наблюдая развитие страны и семьи, я заметил, что трудолю-

бие и бережливость ведут страну и семью к расцвету, то же и в личной 

жизни человека», [197; с. 534]. Равнодушие к роскоши и расточительству – 

это единственный путь к долгому счастью семьи. Чтобы семья шла вперед 

к расцвету, нужно быть бережливым во всѐм». 

Цзэн Гуофан давал молодежи советы: не носить богатую одежду, не 

держать много слуг, не копить (родительское богатство не принесет сча-

стье, потому что без труда не будет еды). 

Цзэн Гуофан скромности и вежливости крестьянских детей противо-

поставляет надменность детей из семей высшего общества, которые любят 

критиковать других и смеяться над ними. 

Серьѐзность. В письме к старшему сыну Цзэн Гуофан писал: «Я бес-

покоюсь за тебя. У тебя не хватает двух качеств: уравновешенности и уме-

ренности. Тебе нужно быть осторожным, серьѐзным, вести себя солидно, 

писать и говорить умеренно» [197; с.564]. 

Родителям необходимо формировать в детях серьезное отношение к 

учѐбе через развитие целеустремлѐнности, старательности, эрудиции и по-

стоянства. Цзэн Гуофан считал, что без цели нет успеха и приводил в при-

мер известных учѐных и великих людей, такие как: Кон Цзи（孔子）, Мэн 

Цзи（孟子）. 

Он говорил, что при обучении, нужно поставить цель; обладать глу-

бокими знаниями; иметь терпение и постоянство. Цзэн Гуофан сыновьям 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 106 

писал: «Если без цели учишься, даже если будешь жить с мудрецами, ни-

чего не добьѐшься» [197; с.572]. Именно поэтому Цзэн Гуофан считал, что 

первостепенной задачей воспитания необходимо сделать вскрытие целей и 

мотива учебы у детей. 

Цзэн Гуофан ведущим средством для достижения «великой це-

ли» определил такое качество, как усердие. Он писал: «Без усердия и же-

лания быть самостоятельным нельзя добиться процветания семьи и дос-

тичь успехов в делах» [197; с.588]. Своим детям Цзэн Гуофан советовал 

быть усердными в учѐбе. Для разностороннего образования нужно читать 

много книг, и не только исторических, художественных, но и естественно-

научных. С другой стороны, эти науки нужно изучить как можно глубже. 

По поводу постоянства Цзэн Гуофан говорил: «Путей к успеху в ми-

ре учения много, но все они основаны на постоянстве» [197; с.608]. Нельзя 

терять ни минуты, нужно рано вставать и  постоянно познавать мир. 

Цзэн Гуофан говорил, что в познании наук важнее всего любознатель-

ность, а постоянство помогает прийти к успеху. 

Гуманистичность воспитательной концепции Цзэн Гуофана состоит 

во внимательном отношении ко всем сферам детской природы, которая 

включает не только нравственность и образованность, но и главное богат-

ство человека – здоровье, о котором педагог писал: «Здоровье – это основа 

основ, оно должно быть на первом месте» [197; с.235]. Залог крепкого здо-

ровья, по мнению Цзэн Гуофана: правильный сон, сбалансированное пита-

ние, рациональный образ жизни, бодрое и веселое настроение, гармонич-

ное соединение труда и отдыха. 

Правильный сон и сбалансированное питание как основные состав-

ляющие здоровья, по мнению Цзэн Гуофана, создают фундамент для раз-

вития других сторон личности ребенка. Родители должны знать, что детям 

особенно важно есть во время, включая в рацион больше овощей и не пе-

реедая. Прием пищи необходимо подытожить прогулкой на свежем возду-

хе, не иене тысячи шагов. Детский сон также как и сон взрослого нуждает-

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 107 

ся в серьезной организации: во-первых, по времени он должен быть доста-

точно продолжительным; во-вторых, перед сном необходимо обязательно 

опустить ноги в тѐплую воду, чтобы расслабиться и настроиться на отдых. 

Рациональный образ жизни, по теории Цзэн Гуофана, складывается 

из разумного режима дня, гармоничное соединение труда и отдыха и мо-

рального поведения: «ложиться и вставать вовремя и отказаться от вред-

ных привычек» [197; с.45]. В режиме дня ребенка труд – это занятия уче-

бой, которые должны чередоваться с отдыхом в спокойной обстановке, 

чтобы освободить разум и расслабить тело. 

Позитивный настрой и бодрость духа согласно учению Цзэн Гуофа-

на, являются залогом здоровья, поскольку от самого человека многое не 

зависит: «ведение дел зависит от человека, а успехи в делах – от воли неба. 

Не стоит разочаровываться, что-то теряя, и не нужно безумно радоваться 

успехам: надо жить по законам природы» [197; с.109]. Он рекомендовал 

своим детям стараться не разочаровываться, не гневаться, т.к. это негатив-

но влияет на дух. Это свидетельствует о том, что Цзэн Гуофан в своей вос-

питательной практике учитывал психологическое самочувствие детей. 

Итак, Цзэн Гуофан обогатил теорию и практику семейного воспита-

ния рекомендациями по нравственному самосовершенствованию лично-

сти, мотивированию детей к учебному труду, оптимальной организации 

учебного процесса при грамотном сочетании труда и отдыха. Традицион-

ный характер семейного воспитания Цзэн Гуофана обнаруживался в при-

знании равного отношения к физическому и умственному труду. Исходя из 

гуманистических тенденций в отношении семейного воспитания Цзэн 

Гуофан в его содержание включил рациональное отношение к здоровью. 

Таким образом, педагог в своем учении через единство нравственного, ум-

ственного и физического развития ребѐнка акцентировал внимание ученых 

не только на умственном и нравственном развитии детей, но и на физиче-

ском, перевел акценты с гуманитарных наук, традиционно популярных в 

Китае, на естественные, изучавшиеся недостаточно. 

javascript://
javascript://


 108 

Итак, «благородный муж, совершенный человек» по Цзэн Гуофану – 

это почтительный, усердный и великодушный человек, скромный, чест-

ный, неунывающий, живущий простой жизнью по завету предков, бережно 

относящийся к своему физическому и душевному здоровью. 

Кан Ювэй（康有为） (1858 - 1927 гг.) положил начало концепции 

воспитания детей дошкольного возраста и созданию системы обществен-

ного образования на закате эпохи Цин（清）. Известный китайский фило-

соф, политик и педагог построил утопическую концепцию об эпохе Вели-

кого Единства (Да Тун 大同), которая может стать реальностью, если уни-

версальные идеи Конфуцианства о сыновней почтительности завладеют 

нравственными императивами народов всего мира. В результате, Тогда 

снова пропадет необходимость дифференциации человечества на нацио-

нальности, а не смену нации придет общечеловеческое понятие «человече-

ская личность». 

Практическая педагогическая деятельность Кан Ювэя была довольно 

многообразной: он открывал школы Гуан Жэнь Сюэ (广仁学) и Тянь Ю 

Сюэ Юань (天佑学院), сам преподавал мировую историю, китайский язык, 

литературу, политику, основы учения Конфуция. Свои идеи о направлени-

ях развития страны и народа он изложил в «Да Тун Шу 大同书», где обри-

совал модель воспитания и обучения детей в обществе Да Тун, в котором 

все расходы на содержание и обучение детей берет на себя государст-

во. Мудрость и гуманность будут главными добродетелями общества Да 

Тун [195]. 

В рамках данного исследования концепция Кан Ювэя представляет 

интерес новаторскими идеями о семейном воспитании, которые разрушают 

представления о традиционной китайской семье, но сохраняют главные 

конфуцианские добродетели в качестве базовых ценностей воспитания де-



 109 

тей. По мнению Кан Ювэя на смену институту семьи должна была прийти 

коммуна, объединяющая мужчин и женщин, ведущих общинный образ 

жизни и занимающихся воспитанием детей сообща. Атрибутом такого об-

щества должны стать одинаковые одежды, совместный сельскохозяйст-

венный труд, питание в столовых, коллективная ответственность за здоро-

вье и образование детей. 

Кан Ювэй писал: «Развитие системы образования – это ведущая сила 

для построения общества Да Тун, в котором основной задачей будет раз-

витие человеческого ума» [195; с.187]. 

В многоступенчатой системе образования Да Тун, включающей мла-

денческое воспитание, дошкольное, начальное, среднее и высшее образо-

вание, для нашего исследования наиболее ценными являются идеи о соз-

дании школы для будущих мам Жэн Бэн Юань (亰本苑) и воспитании ре-

бенка в перинатальном периоде. Идеи о воспитании «зародыша» встреча-

лись еще ранее, в трудах педагогов и философов древнекитайского перио-

да, о чем написано выше. Кан Ювэй уподоблял эмбрион ребенка семени, а 

воспитание – взращиванию молодых саженцев: если посеешь семена ябло-

ка – вырастет яблоня, а если семя травы – трава. Такой подход очень напо-

минает русскую народную поговорку: «Что посеешь, то и пожнѐшь». 

Вместе с древними китайскими учеными Кан Ювэй полагал, что за-

родыш – это основа жизни. Поэтому воспитание необходимо начинать в 

перинатальный период, бережно относясь к беременной женщине, физиче-

ское и психическое состояние которой значительно слабеет и требует забо-

ты и внимания. Развивая учение о Тай Цзяо («воспитание зародыша»), Кан 

Ювэй предлагал не только создавать комфортные условия для матери, 

грамотно направлять развитие эмбриона в лучшую сторону, благодаря 

своевременному вмешательству извне для совершенствования породы че-

ловека. 

Кан Ювэй, связав воедино физиологическое и психологическое со-

зревание ребѐнка, обосновал идеи о важности возрастной физиологии де-



 110 

тей в эмбриональном периоде, в котором воспитание и развитие является 

наиболее усиленным и податливым. Родившиеся и подросшие труднее 

поддаются изменению, а их характер и привычки закладываются в самые 

ранние периоды детства, в том числе и во время Цзяо. Наиболее важным 

органом, требующим внимания и развития еще в эмбриональный период, 

является, по мнению Кан Ювэя – мозг. Мозг самый важный орган челове-

ка, формирующийся задолго до рождения, который оказывает влияние и на 

здоровье ребѐнка, и на формирование его личности и характера. 

Кан Ювэй писал: «Характер будущего ребѐнка формируется уже в 

эмбриональный период. Если ребѐнок вырастает злым, то вполне возмож-

но, во время беременности у его матери были недобрые мысли, которые и 

подействовали на него. Поэтому воспитание нужно начинать не после ро-

ждения, а уже во время беременности, чтобы плохие мысли и явления не 

повлияли на будущего ребѐнка» [195; с.97]. 

Итак, Кан Ювэй впервые в китайской истории семейного воспитания 

обосновал концепцию об общественном воспитании детей дошкольного 

возраста и систематизировал идеи о воспитании в перинатальный период, 

определив его цель Тай Цзяо и обосновав ведущее средство – создание 

Жэн Бэн Юань, в котором за беременными наблюдают специализирован-

ные врачи на государственные средства. 

Подводя итого данного параграфа, необходимо систематизировать 

педагогические идеи о семейном воспитании, сформировавшиеся в Китае с 

древнего периода до эпохи Цин（秦）. 

Гуманистическая традиция семейного воспитания в Древнем Китае 

сформировалась под влиянием идей Конфуцианства, явившими миру на 

страницах книги «Беседы и суждение» семейные правила, определившие 

принципы гуманистического воспитания детей в семье на последующий 

период Традиционного Китая (с III века до 1912 г.): 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 111 

1) проявление гуманности человека по отношению к самому себе, как спо-

собность воспитать в себе образованного и воспитанного человека высо-

ких моральных качеств; 

2) распространение гуманности, прежде всего, на взаимоотношения между 

людьми: отцами и сыновьями, братьями, государями и чиновниками, 

друзьями; 

3) возложение задачи гуманистического воспитания детей на семью и ро-

дителей, живущих в рамках традиционного уклада; 

4) перенесение гуманистических идеалов семьи, как государства в госу-

дарстве, на идеалы воспитания народа в самом государстве; 

5) построение уважительных отношений между родителями и детьми на 

основе универсальной модели социальных связей: правитель – народ, на-

ставник – воспитанник, учитель – ученик. 

Концепции гуманистического воспитания ребенка усилиями семьи, 

народа и педагогической традиции в Традиционном Китае с III века до 

1912 года строились на основе конфуцианского учения, развивая и допол-

няя его в соответствии социокультурными изменениями. 

Основные идеи гуманистической традиции воспитания детей в ки-

тайской семье в указанный период дифференцируются по позициям, кото-

рые с определенной долей условности можно определить как принципы 

семейного воспитания в Традиционном Китае: 

 начало воспитания ребенка на ранних этапах развития, в том числе в пе-

ринатальный период (Янь Чжитуй, Сы Магуан, Цзэн Гуофан, Кан 

Ювэй); 

 сочетание любви и требовательности в воспитания (Янь Чжитуй, Сы 

Магуан, Цзэн Гуофан); 

 комплексность, гармоничность, разносторонность, систематичность и 

последовательность воспитания (Янь Чжитуй, Сы Магуан, Ван Шо-

ужэнь, Цзэн Гуофан); 



 112 

 справедливость и непредвзятость ко всем детям, независимо от пола и 

возраста (Янь Чжитуй); 

 внимательное отношение к окружающей среде, включающей природу, 

социум, друзей (Янь Чжитуй, Ван Шоужэнь, Цзэн Гуофан); 

 единство нравственного и умственного воспитания (Янь Чжитуй, Сы 

Магуан, Ван Шоужэнь, Цзэн Гуофан); 

 единство физического, психологического и индивидуального подходов к 

детям в семейном воспитании (Ван Шоужэнь, Цзэн Гуофан, Кан Ювэй); 

 единство школьного и семейного воспитания (Ван Шоужэнь, Кан 

Ювэй); 

 опора на опыт и дарования китайского народа (Янь Чжитуй, Сы Магуан, 

Ван Шоужэнь, Кан Ювэй); 

 мотивация к обучению (Янь Чжитуй, Сы Магуан, Ван Шоужэнь, Цзэн 

Гуофан). 

Характеризуя семейное воспитание как систему, многие философы, 

просветители и педагоги обосновали основные компоненты этой системы: 

цель, содержание и средства. 

Цель семейного воспитания концентрируется на идеальном образе 

истинного человека, разностороннего, духовного, стремящегося к нравст-

венному самосовершенствованию (через нравственность и образован-

ность), способного нести в себе гармонию, соединяя нравствен-

ное, умственное и физическое. Этот образ конкретизировался в воспитании 

преданного гражданина, который почитает своего хозяина, императора, 

страну и своих родителей; уважает ритуалы, обряды, традиции и проявляет 

свои чувства согласно нормам и правилам поведения; ответственно отно-

сится к своим обязанностям, обладает чувством долга; живет простой жиз-

нью по завету предков; бережно относится к своему физическому и ду-

шевному здоровью. Идеал наполняется качествами, базирующимися на 

конфуцианстве: почтительность, солидарность, мужество, честность, 



 113 

скромность, патриотизм, великодушие, трудолюбие, бережливость, скром-

ность, серьѐзность. 

Содержание семейного воспитания должно быть разносторонним и 

опираться на историю, правила поведения и общения со старшими и свер-

стниками, законы и ритуалы предков, которые изложены в древних книгах. 

Разносторонность реализовалась через гармоничное сочетание связанных 

друг с другом дисциплин «Пение стихов», «Занятие Ли», «Чтение», «Му-

зыка», и не только исторических, художественных, но и естественнонауч-

ных. 

Система методов воспитания строилась на поощрении через привле-

чение, ознакомление, убеждение. 

Китайских просветителей разных периодов также объединяли идеи о 

том, что родители ответственны за образование детей и их мотивацию к 

учебе, поэтому должны воспитывать в учениках старательность и упорст-

во, применять наглядность, стремиться к глубине и широте знаний в груп-

пе, состоящей из друзей. 

Подводя итог вышесказанному, почернием, что «китайских просве-

тителей разных периодов объединяли идеи об ответственности родителей 

за воспитание и образование детей, основанные на учении Конфуция. В 

этих теориях можно выделить прогрессивные идеи, остающиеся актуаль-

ными и сегодня: обучение и воспитание девочек (Сы Магуан); трудовое 

воспитание и воспитание здорового образа жизни (Цзэн Гофань); общече-

ловеческое воспитание и создание школы будущих мам для воспитания ре-

бенка в перинатальном периоде (Кан Ювэй)» [171; с. 38]. 

 



 114 

2.2. Педагоги-гуманисты дореволюционной России о традиционных 

ценностях семейного воспитания. 

Начиная с первой половины XIX века Россия переживала серьезные 

изменения в социально-экономическом, идейно-политическом и духовно-

нравственном аспектах. Одним из ведущих вопросов того времени 

В.О. Ключевский выделил педагогический, заключавшийся в руководстве, 

направлении и воспитании умов [60]. 

Это было обусловлено тем, что впервые, начиная с XIX века, был 

взят курс на создание государственной системы образования, а педагоги-

ческая тематика стала одной из самых популярных в образованной среде 

русской интеллигенции. Учитывая то обстоятельство, что в России с XVIII 

века основу школьного образования составлял образ Прусской гимназии, а 

домашнее воспитание дворянских детей осуществляли французские и анг-

лийские гувернеры, к XIX веку к западноевропейской модели образования 

накопилось много вопросов. Наиболее популярными темами для обсужде-

ния стали следующие: 

 Неудовлетворенность целями, содержанием и средствами образования, 

вообще, и недовольство гимназической образовательной системой, в ча-

стности.  

 Противоречие между пониманием цели воспитания представителями 

официальной педагогики и общественными деятелями и педагогами, об-

ращавшимися к гуманистической традиции народной педагогики. 

 Разрыв исторических связей между современными образовательными 

моделями и позитивным педагогическим опытом русского народа. 

Подтверждая вышесказанное, приведем монолог А.А. Прокопович-

Антонского, который отвечает на актуальные вопросы начала XIX века: 

«Чему учиться нам у иноплеменных? Любви к отечеству, преданности к 

государям, приверженности к законам? Века свидетельствуют, что сие все-

гда было отличительной чертою великодушных россиян. Средствам, руко-

водящим к просвещению ума, к образованию сердца, к воспитанию? Воз-

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 115 

ведем окрест очи наши и узрим повсюду к тому бесчисленные способы...» 

[3; с. 364]. Критикуя засилье иноземного педагогического опыта в россий-

ской школе и домашнем воспитании, он писал: «Каждый народ... требует 

особых средств, особых попечений, особого воспитания» [3; с. 358]. 

Безусловно, ситуация, сложившаяся в отечественной педагогике, о 

которой пишет А.А. Прокопович-Антонский в статье «О воспитании», 

волновала многих передовых людей, кому была небезразлична судьба Рос-

сии. Как подчеркивал А.И. Пыпин, характеризуя общественно-

педагогическое движение при Александре I: «Общество, несомненно, об-

наруживало признаки самодеятельности и критического отношения к сво-

ей жизни [117; с. 236]». 

Одними из первых сумели понять и оценить гуманистическую ценность 

народных традиций и культуры русского народа были декабристы, опре-

делившие их базовой основой воспитания и образования в России. Пройдя 

всю Отечественную войну 1812 года рядом с русским крестьянином, оде-

тым в солдатскую шинель, декабристы обратили свои взоры к его лучшим 

качествам и идеалам: Бог, Отечество, Государь, Соборность, Скромность в 

быту, Религиозное воспитание, Русский гений. В тоже время, главным не-

достатком русского крестьянства была декларирована неграмотность, ко-

торую декабристы преодолевали, организуя в своих имениях школы для 

крепостных взрослых и детей. Помимо идей о просвещении народа декаб-

ристы принесли с собой из Европы идеи о свободе, равенстве и социаль-

ной справедливости. 

Безусловно, события 1825 – 33 годов (декабрьское восстание и холер-

ные бунты) подтолкнули правительство к реформированию государствен-

ной системы, в том числе и образования. Это, несомненно, отразилось и на 

воспитании детей в семье, поскольку новая идеология, созданная минист-

ром Народного просвещения С.С. Уваровым, впервые за много лет попы-

талась примирить «…твердые и глубокие знания с глубоким убеждением и 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 116 

теплою верою в истинно русские охранительные начала православия, са-

модержавия и народности» [54; с. 289]. 

Иными словами с 1833 года предложенная С.С. Уваровым триада 

возрождала и закрепляла патриархальные основы воспитания и образова-

ния в форме наиболее удобной государству: во-первых, «народность» под-

разумевала сохранение крепостного права; во-вторых, «православие» 

должно было благословлять и обеспечивать сохранность существующего 

социального режима; в-третьих, «самодержавие» утверждало неизмен-

ность государственной модели управления. 

Таким образом, в период правления Николая I официальная идеоло-

гия, развернувшись от гибнущего Запада к возрождающейся православной 

России, создала условия для развития в русской общественно-

педагогической мысли идей о воспитательном идеале, обращении к народ-

ной педагогике и традициям. 

Так, например, славянофилы, соглашаясь с ведущими принципами 

уваровской триады, наполняли ее своим, более динамичным содержанием. 

Поскольку истинно верующий русский народ оказался хранителем духов-

ных основ Христианства и нравственности, крепостное право необходимо 

отменить, а православие рассматривать, как условие перемен в социальной 

сфере. К самодержавию славянофилы относились как к стабилизирующе-

му фактору в стране, при условии отказа от бюрократии. Неминуемый 

прогресс общественных отношений в России, по мнению славянофилов, 

необходимо было сочетать с историческими достижениями и социальными 

особенностями народной жизни, в том числе, и с подходами к воспитанию 

и образованию детей в народной среде.  

Именно поэтому идеал человека в теории славянофилов, как пишет 

С.В. Куликова, представлялся как синтез народных качеств и православ-

ных ценностей: «…богобоязненность, уважение к своей земле, дому, роди-

телям, началам жизни семейной и общинной, осознание прав на самобыт-

ную историческую жизнь и развитие, любовь» [78; с. 138]. 

javascript://
javascript://
javascript://


 117 

Развитию традиционной культуры русского народа уделяли внима-

ние революционные демократы: В.Г. Белинский, А.И. Герцен, Н.А. Добро-

любов. Д.И. Писарев. Н.Г. Чернышевский. Просвещение народа они рас-

сматривали как условие пробуждения народного сознания. В воспитатель-

ном идеале они делали акцент на патриотических чувствах русского чело-

века, его способности не просто любить Родину, а защищать ее, трудится 

во имя ее интересов и всего человеческого. Такой гуманистический посыл 

революционных демократов впервые соединил народные черты русского 

характера с общечеловеческими ценностями. В достижении цели просве-

щения народа революционные демократы возлагали большие надежды на 

воспитание детей дошкольного возраста в семье, наряду с идеями общест-

венного воспитания, которое они связывали с созданием нового общест-

венного строя, где все будут равны, труд будет являться основой воспита-

ния детей и перевоспитания взрослых. 

В этот период, несмотря на крепостное право, развивалась церковно-

приходская школа, ставшая массовой начальной школой для народа, опи-

равшейся и поддерживающей патриархальные устои крестьянской семьи. 

Ее цель была направлена на воспитание гражданина и патриота, «слуги 

Отечества», который осознает свою принадлежность к определенному со-

словию, переживает верноподданические чувства к самодержавному 

строю и государю.  

Ключевым гуманистическим аспектом православной педагогики вы-

ступал идеал совершенного человека, собравший в себе несколько святых 

образов: Иисус Христос, Святые русской Православной Церкви, 

Пресвятая Богородица, ангелы-хранители каждого крещенного. Все они 

почитались русским народом и служили ему примером, т.к. воплощали в 

себе идеальные качества благочестивости, доброты, стойкости перед зем-

ными трудностями и испытаниями  

Для реализации данной цели в крестьянской семье воспитание необ-

ходимо осуществлять на основе традиций российского народа и ценностей 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 118 

православия. Умение русского крестьянина в рамках своей большой мно-

гопоколенной и многодетной семьи не только хранить, но и транслировать 

наиболее эффективные модели воспитания и образования обусловило по-

явление народной педагогики, которую российская интеллигенция рас-

сматривала, как наилучший педагогический образец. 

К воспитательным задачам православных крестьян следует отнести 

содействие формированию у ребенка с самого рождения качеств истинного 

христианина (вера, надежда, любовь, послушание, кротость, смире-

ние, трудолюбие, нестяжание, почитание родителей и др.), на основе «ис-

тины, добра и красоты» [45; с.421]. 

К ведущим средствам православной педагогики, применявшимся в 

традиционном воспитании крестьянской семьи, следует отнести благосло-

вение и благопожелание, молитву, подачу милостыни, пост, нравоучитель-

ную притчу, прощение и др. Гуманистическая традиция воспитания в кре-

стьянской семье проявлялась, в первую очередь в примирении строгого 

православия с язычеством, проявлявшимся в народном творчестве. Право-

славные истина и милосердие соединялись с поклонением и бережным от-

ношением к гармонии в природе. 

Традиционно православная педагогика основывалась на духовных 

ценностях, которые проистекали из православного понимания мира и че-

ловека. Православное миропонимание открыто миру, ведущие ценности в 

нем – истина, добро, красота, которые воплощаются в Боге, то есть в «аб-

солютной полноте бытия». Православное сознание основано на глубоком 

ощущении ценности человека. 

Со второй половины XIX века политика государства в области вос-

питания и образования в России строилась с учетом раскрепощения кре-

стьянства, роста церковно-приходских и появления земских школ, являв-

шихся основной базой для обучения детей на селе. С.В. Куликова пишет, 

что в этот период параллельно развивались официальное, религиозно-

педагогическое и культурно-антропологическое течения в педагогике. В 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 119 

рамках официального направления идеал воспитания опирался православ-

ную религиозность, русскую великодержавность. 

Представители официального направления М.Я. Киттары, К.П. По-

бедоносцев, С.Д. Смирнов, П.Д. Юркевич в качестве базовых ценностей 

воспитания и образования русской педагогики определили духовно-

нравственные ценности: православие, самодержавие, народность, отечест-

во, всеединство, совесть, нравственность. 

Один из ярких представителей официальной педагогики П.Д. Юрке-

вич в качестве воспитательного идеала предложил: «... цель жизни – найти 

своѐ счастье, она же состоит в том, чтобы быть мудрым и добродетельным. 

Воспитать человека таким, это значит внушить ему идею, что весь человек 

состоит в страхе перед Богом и в соблюдении заповедей Божьих» [168; с. 

171]. Рассуждая о единстве семейного и школьного воспитания, построен-

ного на основе русских народных и семейных традиций, К.П. Победонос-

цев называл семью «очагом любви и всего светлого духовного» [112; с. 

171]. Он ставил воспитание на первое место, считая целостный характер 

этого процесса влияет на развитие человеческой личности. В статье «На-

родное просвещение» К.П. Победоносцев называл школу «казенной кан-

целярией» за разрыв отношений с семьей. Вмешиваясь, таким образом, в 

жизнь и быт русского народа государство насаждало в школах ненужные 

знания и навыки, и это привело к тому, что крестьянские дети были лише-

ны естественной среды воспитания и образования. К.П. Победоносцев по 

этому поводу писал: «Плохо дело, когда школа отрывает ребенка от среды 

его, в которой он привыкает к делу своего звания – упражнением с юных 

лет и примером, приобретая бессознательно искусство и вкус в работе» 

[112; с. 138]. 

Воспитание земледельца К.П. Победоносцев рекомендовал осущест-

влять в семейной среде, где ребенок «…привыкает к своему труду и полу-

чает любовь к нему, когда с детства живет, не отрываясь от природы, возле 

домашней скотины, возле сохи и плуга, возле поля и луга» [112; с. 138]. 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 120 

Если оторвать ребенка от домашнего очага на школьную скамью «…то ро-

дители и семья будут лишены рабочей силы, которая необходима для ве-

дения домашнего хозяйства» [112; с. 138]. 

Отвечая государственным интересам, К.П. Победоносцев считал, что 

ребенок из крестьянской семьи должен не только научиться читать, писать 

и считать. «На первом месте должно стать знание, любовь и боязнь Бога, 

любовь Отечества и почитание родителей. Это является фундаментом, ко-

торый образует в человеке совесть и дает ему нравственную силу, необхо-

димую для того, чтобы сохранить равновесие в жизни и выдерживать 

борьбу с дурными побуждениями природы, с дурными внушениями и со-

блазнами мысли» [112, 137].  

С.Д. Смирнов в статье «Задачи национального воспитания» добавля-

ет к этим качествам формирование чувства гордости за свою Родину и зна-

ния «русской истории и русского народа, любовь и уважение к ним» [136; 

с. 23]. Для решения этих задач родителям необходимо было на основе ис-

торического опыта русского народа и лучших качеств его характера фор-

мировать в детях национальное самосознание, общинный дух и коллектив-

ное творчество, развивать солидарность и коллективизм. С.Д. Смирнов 

считал, что сравнивая историю России с историей и культурой других 

стран, необходимо показывать только позитивные моменты. 

Итак, согласно официальному течению главным нравственным им-

перативом, определяющим цели семейного воспитания, является любовь и 

боязнь Бога, любовь к Отечеству и почитание родителей.  

Определяя содержание воспитания детей, представитель религиозно-

педагогического течения В.С. Соловьев смотрел на воспитание народа с 

точки зрения передачи традиционного и прогрессивного в целостном 

единстве. Под традиционным он понимал все положительное, что было 

разработано человечеством в прошлом, итоги исторического развития; 

возможность использовать этот базовый капитал на благо людей с целью 

достижения наивысшей цели. Целью воспитания В.С. Соловьев определил 

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 121 

«…личность, как составную, неотъемлемую часть Богочеловеческого про-

цесса, направленного на деятельное преобразование окружающего мира» 

[137; с. 495].  

Православное воспитание, будучи основой передачи духовно-

нравственной ответственности от старшего поколения к младшему, вы-

полняет функцию транслятора в обе стороны: от предков – к современни-

кам, а от них – к потомкам. По убеждению В.С. Соловьева такое воспита-

ние «…неразрывно связано с почитанием прошедшего, составляет его ес-

тественное восполнение. Этим традиционным элементом воспитания обу-

словлен и его прогрессивный элемент, так как нравственный прогресс мо-

жет состоять только в дальнейшем и лучшем исполнении тех обязанно-

стей, которые вытекают из предания» [137; с. 497]. 

Несмотря на все усилия философов и педагогов в России второй по-

ловины XIX – начала ХХ  веков обнаружилась проблема разрушения се-

мейных отношений, что обусловило интерес отечественных философов и 

общественно-педагогических деятелей к изучению таких понятий, 

как семья, любовь. Религиозные философы исследуемого периода (В.С. 

Соловьѐв, С.Л. Франк, В.В. Розанов и др.), рассматривали проблему «Лю-

бовь и семья» с различных позиций.  

В работе «Смысл любви» В.С. Соловьѐв пишет не только о божест-

венной основе любви и религиозной сущности брака. Он отвергает идею 

взаимозависимости любви физической от стремления продолжения рода, 

показывая взаимосвязь явлений физической любви и смерти [137].  

В работе С.Л. Франка «С нами Бог» отмечается, что любовь – основа 

христианской религии, а брак – религиозное преображение «эротической 

любви» [Цит. по 55]. По-своему оригинально и сочинение В.В. Розанова 

«Лунный свет», в котором он, обращаясь к проблеме любви, переосмысли-

вает традиционные религиозные ценности, говоря о том, что монашество, 

безбрачие, представленное в христианстве как высшая степень служения 

Иисусу, уходит своими корнями к древнему культу «Небесной Девы», бо-

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 122 

гини «Астарты», чей лик отождествлялся с луной [122]. Таким образом, 

В.В. Розанов представляет луну символом романтических, безбрачных от-

ношений, а солнце – символом страсти, брака, деторождения [Цит. по 55]. 

Интересна и другая работа мыслителя, посвящѐнная любви и браку, - 

«Третий пол», - в которой он раскрывает данную тему не только с позиций 

нравственности и религии, но и с точки зрения психологии, физиологии и 

медицины [122; с. 33-188]. 

В работе «Путь духовного обновления» И.А. Ильин писал: «Семья – 

первичная ячейка общества, естественный и в то же время священный со-

юз, в который человек вступает в силу необходимости. Он призван строить 

этот союз на любви, на вере и на свободе, научиться в нем первым совме-

стным движениям сердца; и подняться в нем к дальнейшим формам чело-

веческого единения – родине и государству» [48]. 

Также И.А. Ильин подчеркивал, что «семья является первичным ло-

ном человеческой культуры…Здесь пробуждаются и начинают разверты-

ваться дремлющие силы личной души; здесь ребенок научается любить 

(кого и как?), верить (во что?) и жертвовать (чему и чем?); здесь слагаются 

первые основы его характера; здесь открываются в душе ребенка главные 

источники его будущего счастья и несчастья; здесь ребенок становится ма-

леньким человеком, из которого впоследствии развивается великая лич-

ность или, может быть, низкий проходимец». И.А. Ильин, изучая значение 

и разнообразные виды любви, писал о взаимоотношениях полов и пред-

ставляет как конечный результат такой любви семью. «Всякая настоящая 

семья, - отмечает философ, - возникает из любви и дает человеку счастье» 

[48]. 

О любви, которая должна перерасти в семью в художественных про-

изведениях «Семейное счастье», «Война и мир» и «Анна Каренина» пишет 

Л.Н. Толстой. 

Н.А. Бердяев главной проблемой определил «тему о человеке, о судьбе 

человека в обществе и истории». Данная гуманистическая тенденция реа-

javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://
javascript://


 123 

лизовывалась в идеях о воспитании нового человека, которое, по мнению 

В.В. Розанова, возможно лишь после возрождения «культа семьи». Это 

обусловлено тем, что к одной из основополагающих аксиологических про-

блем педагогики В.В. Розанов относил принцип и результат взаимоотно-

шений между школой и семьей. 

Гуманистические взгляды В.В. Розанова, как педагога, опираются на 

три основания: боговдохновенная сущность ребенка; культура (христиан-

ская, античная и культура «точных внешних познаний человека о себе и 

природе»); ориентация на душу конкретного ребенка – «Творит человек, 

т.е. приносит нечто» [122; с. 13-14]. В.В. Розанов считает, что современная 

ему педагогическая наука должна опираться на три основных принципа 

образования: принцип индивидуальности, принцип целостности, принцип 

единства впечатлений [122; с. 13-14]. 

В.В. Розанов, как китайские философы и просветители, синонимировал 

отношения ученика и учителя с отношениями ребенка и родителя, которые 

состоят в неторопливой беседе. В его представлениях идеальный образ 

«маленькой школы» собирает главных участников воспитательного про-

цесса, вплетенного в быт крестьянской семьи: 

 учитель, знакомый со всеми учениками, постоянно сопровождающий и 

направляющий воспитательные усилия родителей; 

 родители, выступающие соучастниками школьного воспитания; 

 ученики, стоящие в центре воспитания, как в школе, так и в семье. 

В главе «Семья как истинная школа» он раскрывает гуманистическую 

сущность семейного воспитания, характеризуя его, как самое результатив-

ное, доброе, открытое, создающее в ребенке духовный и душевный мир 

Отсюда и абсолютизация гуманистических традиций и национальных цен-

ностей воспитания: «Церковь, Семья, Учитель, Отечественная история и 

литература, Культура русского народа» [122; с. 33]. 

Таким образом, в религиозно-философских взглядах В.В. Розанова тра-

диционные установки христианства и средства православной педагогики 



 124 

выступают основой семейного воспитания, воспроизводя гуманистиче-

скую направленность, характерную для педагогической мысли России во 

второй половине XIX – начале XX века. 

Религиозные и философские идеи о любви, свободе, вере в человека, его 

стремление к саморазвитию через утверждение христианства за основу 

существования вскрывают гуманистический характер поисков в социаль-

ной сфере, педагогике и образовании середины XIX – начала XX века. Те-

зис о том, что человек – главная ценность, саморазвивающая-

ся, неповторимая, из религиозно-философской мысли проника-

ют в педагогику и выступают базисным компонентом гуманистической 

традиции образования в семье и школе. 

Как пишет И.А. Соловцова «основной целью православного воспитания 

выступали абсолютные ценности (истина, добро и красота), этические 

ценности (милосердие, сострадание, трудолюбие, ответственность, муже-

ство, верность и др.), социальных ценности (наиболее значимы Родина, 

семья). В культурных ценностях (они обнаруживаются в первую очередь в 

искусстве, традициях) важны их духовная наполненность, степень отраже-

ния в них абсолютных ценностей «Красота» и «Добро» [234; с. 93]. 

Соответственно к воспитательным задачам православных крестьян сле-

дует отнести содействие формированию у ребенка с самого рождения та-

ких христианских добродетелей (вера, надежда, любовь, кротость, послу-

шание, смирение, трудолюбие, нестяжание, почитание родителей и др.), 

которые бы способствовали построению жизни православного христиани-

на «на началах истины, добра и красоты» [234; с. 93]. 

Наиболее эффективными и часто применяемыми средства-

ми православного воспитания традиционно называют пост, молитву, благо

словение, благопожелание, милостыню, притчу, прощение и др. 

В ходе исследования источников религиозно-педагогического содержа-

ния в исследуемом периоде педагоги-гуманисты ориентировали родителей 



 125 

к максимальному сближению семейных и народных ценностей, опреде-

лявших основы воспитания в обоих институтах: 

 в православии – почитание Бога и отца, уважение старших, помощь и 

жалость к младшим, милосердие, добро, любовь к ближнему; 

 в языческой традиции – поклонение силам природы; почтение к 

опыту старших; сохранение гармонии в природе, благодаря добру, 

любви, стремлению к истине. 

Интеграция языческой традиции с православными постулатами, наблю-

даемая и в наши дни, обусловило синхронное применение рус-

ской народной педагогики, православия и языческой традиций в семейном 

воспитании. 

Итак, на рубеже XIX – XX веков стержневою гуманистической состав-

ляющей православной педагогики становятся суждения о воспитательном 

идеале совершенного человека, в котором ведущие характеристики напол-

нялись как православными, так и языческими качествами. А.Н. Бердяев, 

И.А. Ильин, В.В. Розанов В.С. Соловьѐв, Л.Н. Толстой, С.Л. Франк воспи-

тательный идеал современного человека определяли совокупностью ка-

честв, присущих русскому народу, воспевая в нем истинную любовь к Бо-

гу, благочестие, любовь к ближнему, доброту, заботу о старших и младших 

поколениях, терпимость, открытость испытаниям, мужество и трудолюбие. 

Эти качества рассматривались ими как цель воспитания, а настоящим 

храмом, в котором они могут быть сформированы – крестьянскую семью, 

богобоязненную, дружную, заботливую, почитающую традиции предков. 

Патриархальная семья, доминирующая в крестьянской семье рассматрива-

лась ими как замечательный образчик для подражания семьями привиле-

гированных сословий России. Ведущими средствами семейного воспита-

ния они предлагали христианскую любовь родителей и детей и традиции 

русской народной педагогики.  

Религиозные философы, идеи которых проанализированы выше, в 

семейном воспитании приоритет отдавали духовным ценностям, основан-



 126 

ным на православном миропонимании и абсолютизации черт русского на-

рода. Такое православное прочтение мира обусловило разработку концеп-

ций о непреходящей ценности человеческой личности не только в религи-

озно-философских воззрениях. Идеи приоритета духовно-нравственных 

основ семейного воспитания проникли в педагогику второй половины XIX 

века. Безусловно, представители общественно-педагогической мысли Рос-

сии этого периода неоднозначно решали главнейшую проблему соотноше-

ния религии и науки. 

С.В. Куликова подчеркивает, что «представители культурно-

антропологического направления специально не занимались вопросами 

православной педагогики, но они были едины в одном, что развитие нрав-

ственного воспитания невозможно без осмысленною православного под-

хода к формированию человеческой личности» [80; с. 34].  

В рамках этого направления стали развиваться идеи о воспитании 

всесторонне развитой личности ребенка (Н.И. Пирогов), народности вос-

питания и образования (К.Д. Ушинский).  

Н.И. Пирогов обращаясь к цели воспитания человека в статье «Вопросы 

жизни» (1856 г.), опирался на идеал нравственного человека, в котором 

первостепенную роль играют его личностные качества, а не профессия и 

специализация. При обязательной доступности образования для всех детей 

и, исходя из евангелической основы жизни, он сформулировал 

цель воспитания как становление нравственного человека. Но при этом его 

воззрения отнюдь не сводились к навязыванию воспитанникам только ре-

лигиозного воспитания. Н.И. Пирогов указывал на то, что у ребенка необ-

ходимо сформировать нравственные убеждения, которые помогут ему со-

циализироваться в обществе, главная задача, это сформировать личность 

ребенка. В основе преобразования общества Н.И. Пирогов видел воспита-

ние, оно должно быть общечеловеческим. С момента рождения ребенка 

необходимо направить все возможности семейного и общественного вос-

питания на его успешную социализацию в обществе, на выявление его об-



 127 

щественных возможностей, на его становление как личности, в этом он ви-

дел основную ценность семейного воспитания. Н.И. Пирогов говоря о вос-

питании нравственного человека, обосновал его идеал: «Все готовящиеся 

быть полезными гражданами должны сначала научиться быть людьми» 

[110; с. 141]. Человечность он считал одной из основных ценностей, кото-

рые должны прививаться ребенку родителями и лежать в основе формиро-

вания его личности. Именно в семье, считал Н.И. Пирогов, во время пер-

воначального семейного воспитания, формируется нравственный человек. 

О семейном воспитании он писал: «Воспитание надо начинать с колы-

бели, если мы желаем коренного переворота нравов, влечений, убеждений 

общества» [110, с. 141], у семьи, по убеждению Н.И. Пирогова, больше 

возможностей, чем в школе, воспитывать ребенка, учитывая его индивиду-

альные особенности и склонности. Одним из важнейших вопросов, по-

ставленных Н.И. Пироговым, на обсуждение в российском обществе, был 

вопрос о содержании воспитательно-образовательной работы в семье с 

детьми дошкольного возраста. 

Его идеи нравственного воспитания ребенка с момента рождения, о 

ценностях семейного воспитания, об идеале матери, были высказаны еще в 

1850 году в письмах будущей жене (письмо от 9 марта 1850 г.). По утвер-

ждению Н.И. Пирогова, главное назначение матери отдать всю себя семье, 

воспитанию детей, так как именно в руках матери лежит будущее челове-

чества. Огромным счастьем, он считал, с раннего детства получить воспи-

тание образованной матерью, понимающей всю ценность своего призва-

ния, для этого необходимо, чтобы и сама женщина получила соответст-

вующее образование. Каждая мать должна постоянно заниматься самооб-

разованием и самовоспитанием, уметь ясно выражать свои мысли в разго-

воре с детьми, постоянно улучшать воспитание ребенка. 

С педагогическими идеями Н.И. Пирогова духовно-

нравственном воспитании детей соприкасалась позиция П.Г. Редкина. Как 

и Н.И. Пирогов, православную веру, определяющую большинство сфер 



 128 

жизнедеятельности русского народа, П.Г. Редкин связывал с воспитанием 

молодежи: «Образовывать всего человека – значит последовательно раз-

вить в нем всю природу его так, чтобы она могла достигнуть своего пред-

назначения, развить в нем не только телесные способности, но и его чувст-

вование, наклонности, пожелания, его волю, его мышление, словом - все в 

нем соответственно нравственному достоинству человеческой природы» 

[120; с. 71]. 

Решающее значение в нравственном воспитании человека П.Г. Редкин 

изначально отдавал цели, которая должна была выполнять две функции: 

формирование в ребенке навыка, и выработка на этой основе привычки. 

Категории «навык» и «привычка» были наполнены для П.Г. Редкина глу-

боким нравственным смыслом: «добрая привычка возвышает, злая — уни-

чижает человеческое достоинство». Именно благодаря «принуждению ре-

бенка к добру» [120; с.91] в нем формируется сознание и воля, сообразно 

которым он станет регулировать свое поведение и поступки в будущем. 

Таким образом, в человеке вырабатывается привычка служения людям, что 

благотворно влияет на жизнь общества и развитие государства. 

Нравственное воспитание в педагогических воззрениях П. Тимошенко 

также лежит в семейной плоскости и является важной задачей родителей. 

Эта идея обусловливается им через взаимосвязь воспитания души, нравст-

венного чувства и устремленности к добру. П. Тимошенко называет доб-

ром П. Тимошенко «все то, что согласно с нравственным законом, т.к. ре-

бенок сначала определяет добро, рассматривает его с личной точки зрения 

и называет им все то, что доставляет ему удовольствие и приятные впечат-

ления и только впоследствии складываются истинные представления 

предмете или явлении» [143, 216]. Ответственность за этот процесс, как 

подчеркивает П. Тимошенко, лежит на плечах родителей, чья любовь вы-

ступает мощной воспитательной силой, но любовь «нравственно-разумная, 

притом одушевленная желанием ребенку того идеального совершенства, к 

которому призывает нас христианская религия» [143, 218]. 



 129 

В последствии педагог практик С.А. Рачинский в гармоничном еди-

нении духовно-нравственной аксиомы православия с гуманистической 

традицией народной педагогики нашел формулу не только успешного вос-

питания и обучения сельских детей. Он сделал вывод о математической и 

художественной одаренности крестьянских детей и природном таланте 

русского народа. В «Заметках о сельских школах» С.А. Рачинский подчер-

кивал, что «средний уровень способностей наших крестьянских детей... 

очень высок, …способности эти разнообразны, но преобладают заметно 

способности математические и художественные» [119; с. 21-22]. Работая с 

семьей, именно сельский учитель должен выявлять «количество дремлю-

щих художественных сил, таящихся в нашем народе…» [119; с. 270]. 

Состоятельность и самодостаточность сельских детей объясняется 

С.А. Рачинским их высокими душевными способностями, которые влияют 

на умственную и физическую одаренность. Это свидетельствует о целост-

ности характера крестьянских детей, которые, по мнению С.А. Рачинского, 

«тем и отличаются от детей высших сословий, что односторонние способ-

ности встречаются у них весьма редко. Тот из них, который способен к пе-

нию, непременно окажется способным и по арифметике, и по русскому 

языку... Эта соразмерность дарований распространяется даже и в сферу 

нравственную и придает этим детям их особенную привлекательность». 

[119; с. 57-58]. 

В русской народности, крестьянстве, русском селе, которые выступают 

хранителями древней гуманистической традиции, складывавшейся в Рос-

сии веками, С.А. Рачинский увидел базовую основу идеального человека – 

гармоничное развитие детской личности, сообразное с духовностью и 

нравственным бытием народа. 

В.Н. Сорока-Росинский также рассматривал семейное воспитание в 

рамках особых, чисто русских оснований крестьянской жизни, существен-

нейшим образом отличающихся от западноевропейских ценностей, к кото-



 130 

рым он относятся православие, семейно-общинный дух и всепроникающая 

любовь [138; с. 24]. 

К.Д. Ушинский целью воспитания видел развитие в ребенке истинно-

го духа, народной души, национального самосознания в купе с опытом 

отечественной педагогики и российской культуры, замешенной на воспи-

тательных ценностях православия. Такую цель он определял 

как задачу государственной важности. Воспитательное воздействие право-

славия в условиях единства семейного и школьного воспитания он предла-

гал осуществлять на основе религиозного, нравственного, этического, эс-

тетического компонентов, обладающих глубокой педагогической сущно-

стью.  

В словах К.Д. Ушинского о необходимости «вручить народное образо-

вание самому же народу» закреплена не только идея народности в образо-

вании и воспитании, а отражена историко-культурная основа интереса рус-

ского народа в собственном образовании. Суть народного воспитания и его 

главная ценность, заключающаяся в принципе народности, раскрыта в ста-

тье «О народности в воспитании» [150, 71]. 

У каждого народа свои ценности, цели, основания и направления воспи-

тания, которые определяются народным характером, а различные педаго-

гические методы и средства воспитания могут переходить от народа к на-

роду. 

Призывая воспитателей к привлечению в качестве базовой основы вос-

питания в России православных ценностей, К.Д. Ушинский отвергает объ-

единение школы с церковью. Эта позиция К.Д. Ушинского связана с глу-

боким понимание чаяний, интересов и потребностей русского крестьянст-

ва, которое не желало видеть в роли учителей своих детей священников из 

сельского прихода. Это было связано не негативным отношением к духо-

венству, а ответственным отношением к воспитанию и образованию своих 

детей. По этому поводу, К.Д. Ушинский пишет: во-первых, школьное дело 

«нельзя делать кое-как и урывками», а священник никак не сможет отда-



 131 

вать этому все свое время; во-вторых, народ понимает, что «образование 

высших классов имеет у нас служебное начало», а народ «боится всякого 

служебного оттенка», т.к. такое образование может «оторвать дитя от се-

мьи. Отсюда понятно, что народ, устраивая школы для своих детей добро-

вольно, по своему собственному желанию и на свои деньги, видит в этих 

свои школы и хочет видеть в них учителями таких лиц, которые бы вполне 

от него зависели, исполняли бы безоговорочно свою учительскую обязан-

ность…» [148; с. 120-121]. 

Безусловно, суть народности у К.Д. Ушинского заключается в защите и 

сохранении не только государственности и православия, но и бережном 

отношении крестьянской семьи и сельского учителя, которые и являются 

главными источниками воспитания духовности и нравственности в рус-

ском народе. Подчеркивая проблему сохранения и устойчивости народных 

традиций в России, Л.Н. Беленчук обращает внимание на жителей русско-

го села: «Именно сельское население являлось носителем этнической 

культуры фольклорного типа и было этнически однородным, тогда как го-

родская культура в значительной части включала в себя иноэтнические, 

или внеэтнические черты» [13]. Иными словами этническая целостность 

жителей села была важным условием сохранения не только национальной 

идентичности, но и культурной традиции народа, семейного уклада и быта, 

а также семейного воспитания и народной педагогики. 

Важность семейного воспитания для духовно-нравственного развития 

ребенка К.Д. Ушинский ярко отобразил следующими словами: «Природ-

ные русские педагоги – бабушка, мать, дед, не слезающий с печи, - пони-

мали инстинктивно и знали по опыту, что моральные сентенции приносят 

детям больше вреда, чем пользы, и что мораль заключается не в словах, а в 

самой жизни семьи, охватывающей ребенка со всех сторон и отовсюду 

ежеминутно проникающей в его душу» [148, 360]. К.Д. Ушинский обращал 

внимание на важность доброго, ласкового, уважительного отношения к де-

тям, умение понять ребенка, приобщить его к семейным ценностям и ви-



 132 

дам деятельности родителей. Именно эти функции семейного воспитания, 

характерные для народной педагогики, он считал главнейшим условием 

семейного воспитания. 

Каждый народ, по мнению К.Д. Ушинского обладает исконно своей 

воспитательной системой, сформировавшейся в крестьянском семей-

ном быту. Крестьянин на Руси, как и в Традиционном Китае, видел в своей 

семье маленькое государство, которым он сам и управляет. Именно поэто-

му крестьяне негативно относились к вмешательству в свои личные дела, 

будь то хозяйственные или семейные. Отсюда и поговорка о том, что нель-

зя выносить сор из избы. Особенно неприятным для главы семейства было 

вмешательство в воспитание детей. Это оправдывалось, тем, что родители 

в крестьянской семье всегда несли ответственность за воспитание своих 

детей, их проступки и отношение с односельчанами. По этому поводу 

К.Д. Ушинский писал, восхищаясь родительскими качествами русского 

мужика: «Удалим от себя навсегда ту ложную мысль, что простой мужик 

очень груб, необразован и глуп, чтобы следить за воспитанием своего ди-

тяти. Положим, он груб и необразован, но он вовсе не глуп, и притом име-

ет еще очень твердые и ясные убеждения, да, кроме того, в груди его бьет-

ся горячее родительское сердце, которое чутко ко всякой опасности, угро-

жающей детям» [149; с. 11]. К.Д. Ушинский был настолько уверен в высо-

ком творческом потенциале русского народы, что ни на минуту не сомне-

вался в целесообразности построения народного образования самим наро-

дом, в готовности простых людей отвечать за воспитание и образования 

своих детей. К.Д. Ушинский писал: «Кто хорошо знаком с историей Рос-

сии, тот ни на минуту не задумается вручить народное образование самому 

же народу» [149; с.12]. 

Важную роль в семейном воспитании, как и в воспитании, в целом, иг-

рает родной язык, который в педагогической системе К.Д. Ушинского вы-

ступает в целостном единстве с народностью. Он писал о народе, который 

сам создал «тот глубокий язык, глубины которого мы и до сих пор еще не 



 133 

могли измерить; что этот простой народ создал ту поэзию, которая спасла 

нас от забавного детского лепета, на котором мы подражали иностранцам; 

что именно из народных источников мы обновили всю нашу литературу и 

сделали ее достойной этого имени» [148].  

В статье «Родное слово» Ушинский писал: «В языке одухотворяется 

весь народ и вся его родина; в нем претворяется творческой силой народ-

ного духа в мысль, в картину и звук небо отчизны, ее воздух, ее физиче-

ские явления, ее климат, ее поля, горы и долины, ее леса и реки, ее бури и 

грозы - весь тот глубокий, полный мысли и чувства голос родной природы, 

который говорит так громко о любви человека к его иногда суровой роди-

не, который высказывается так ясно в родной песне и родных напевах, в 

устах народных поэтов. Но в светлых, прозрачных глубинах народного 

языка отражается не одна природа родной страны, но и вся история духов-

ной жизни народа...» [148; с. 145].  

Роль родного языка определяется К.Д. Ушинским с позиции социокуль-

турного развития, поясняя, что именно родной язык наставлял, воспитывал 

и образовывал народ, когда еще не было ни школ, ни книг. 

Будучи средством трансляции сведений и знаний родной язык для 

К.Д. Ушинского «весь тот глубокий, полный мысли и чувства голос род-

ной природы, который говорит так громко в любви человека к его иногда 

суровой родине, который высказывается так ясно в родной песне, в родных 

напевах, в устах народных поэтов. Но в светлых, прозрачных глубинах на-

родного языка отражается не одна природа родной страны, но и вся исто-

рия духовной жизни народа» [148]. 

В «Родном слове» К.Д. Ушинский скрупулезно подобран художест-

венный материал (стихотворения, басни, сказки, рассказы духовно-

нравственного содержания), а также простые и короткие и, в тоже время, 

высоко научные, статьи о флоре и фауне, окружающей детей в жизни. 

Небольшие эссе педагога, посвященные нравственным понятиям и 

поступкам людей, поражают своей лаконичностью и точностью в передаче 



 134 

детям уроков этики и морали. К примеру, в рассказе о хромом и слепом 

К.Д. Ушинский преподал детям урок взаимопомощи и человеческого уча-

стия: «Приходилось слепому и хромому переходить быстрый ручей. Сле-

пой взял хромого на плечи – и оба перешли благополучно» [148; с. 157]. 

Основные характеристики книги К.Д. Ушинского «Родное слово», 

которая была написана не только для учителей, но и для родителей, рас-

крываются в простоте и образности передачи материала, его эмоциональ-

ности и многообразии, доступном языке и большой любви к маленькому 

читателю – все то, что с легкостью завоюет интерес и внимание. Привле-

чение в этой книге в качестве художественных произведений творчества 

великих русских писателей (Жуковский, А.С. Пушкин, Кольцов, Никитин 

и др.) показывает глубокий патриотизм самого К.Д. Ушинского, его ис-

тинное отношение к русскому языку и русской литературе. 

Широко использованы в «Родном слове» пословицы, поговорки, 

скороговорки, загадки. Прекрасно подобраны упражнения для развития у 

детей умения сравнивать, различать, обобщать. Приверженность принципу 

народности в вопросах воспитания и образования детей обусловливает об-

ращенность К.Д. Ушинского к русскому фольклору в вопросах, касающих-

ся содержания семейного воспитания. Непреходящее значение устного на-

родного творчества в воспитании эстетических, духовных и нравственных 

качеств у детей, он обосновывал абсолютным философским наполнением 

русских былин, песен и сказок: «В народной сказке великое и исполненное 

поэзии дитя-народ рассказывает детям свои детские грезы и, по крайней 

мере, наполовину верит сам в эти грезы» [148, 362]. 

Анализируя неисчерпаемый потенциал фольклора, К.Д. Ушинский 

обращал внимание не только на его воспитательные возможности в народ-

ной педагогике. Он указывал на творческую взаимосвязь ремесленно-

прикладной, песенной, музыкальной и изобразительной культуры народа с 

русской музыкой, русской живописью и русской философией, для которых 

фольклор изначально выступал неиссякаемым источником вдохновения. 



 135 

К.Д. Ушинский писал, что из «серой, невежественной, грубой массы льет-

ся чудная народная песнь, из которой почерпают свое вдохновение и поэт, 

и художник, и музыкант; слышится меткое, глубокое слово, в которое... 

вдумываются филолог и философ и приходят в изумление от глубины и 

истины этого слова...» [148; с. 234]. 

Обращаясь к трудовой деятельности русского народа, К.Д. Ушинский 

считал труд не просто основой создания предметного окружения человека 

и его умственного, физического, нравственного развития, как условия сча-

стья и свободы. Он относился к труду, как к основе крепкой семьи, а «вос-

питание, если оно желает счастья человеку, должно воспитывать его не для 

счастья, а приготовлять к труду жизни» [148; с.357]. Целенаправленное 

воспитание в ребенке любви и привычки к трудовой деятельности, а на се-

ле – развитие в крестьянских детях уважения к сельскохозяйственному 

труду, К.Д. Ушинский предлагал сочетать с умственным трудом, посколь-

ку «учение есть труд, и должно остаться трудом, но трудом полным мыс-

ли» [148; с. 360]. 

Итак, воспитательным идеалом семьи К.Д. Ушинский определил харак-

терные черты русского народа, главным принципом – народность, сфор-

мировавшуюся в русской культуре и крестьянской семье. В осно-

ву содержания семейного воспитания им были положены: родной язык, 

родная история и литература народа. В этих предметах сосредоточены гу-

манистическая традиция семейной и народной педагогики, семейные цен-

ности и воспитательный идеал семьи. 

Следуя гуманистической традиции К.Д. Ушинского, известный педагог 

Д.И. Тихомиров реализовал на практике идеи о народном воспитании с 

учетом этнокультурных и природных особенностей и подготовил методи-

ческие рекомендации и пособия, адресованные детям, родителям и учите-

лям: «Вешние всходы» (для классного чтения и письменных упражнений), 

журнал «Детское чтение», «Библиотека детского чтения». Данные книги и 

журналы были составлены из произведений классических и современных 



 136 

представителей отечественной литературы, чьи интересы простирались в 

пространстве гуманистически ориентированной и народной традиции. 

В переписке с сыном, П.Ф. Лесгафт пишет о значении религии и 

приобщении к ее обрядам: «присоединиться к обществу людей, желающих 

жить любовью к ближнему и в правде… Жить по правде и для других са-

мое великое, до чего только человек может желать достигнуть» [239]. От-

вечая на нравственные вопросы о существовании человека, сын П.Ф. Лес-

гафт Борис пишет: «Лучшее, что дает религия – это учение Иисуса Христа, 

проповедавшего любовь к ближним и абсолютную правду в мыслях, деле 

и словах» [240]. 

В педагогических трудах В.И. Водовозова мы встречаем идеи, со-

звучные с идеями педагогов традиционного Китая, необходимости раннего 

воспитания детей в период закладывания первоначальных основ развития 

личности. Эта мысль, являясь такой понятной и естественной, как и в ки-

тайском обществе не сразу получила общественное признание. Именно 

благодаря педагогам-гуманистам, идеи о необходимости систематического 

и осознанного воспитания ребенка в семье с момента его рождения, были 

приняты российским обществом. Более того, необходимость раннего вос-

питания ребенка, являющаяся понятной и традиционной для крестьянской 

патриархальной семьи, не была типичной для представителей высших со-

словий. В дворянских семьях детьми непосредственно занимались не ро-

дители, а гувернеры и домашние учителя, которые избегали решения вос-

питательных проблем и, будучи, в большинстве своем, иностранцами, не 

могли передать богатейший гуманистический потенциал, накопленный на-

родной культурой. 

Обращаясь, как и многие педагоги-гуманисты, к народу как к идеально-

му носителю и хранителю лучших образцов российской педагогической 

традиции, Л.Н. Толстой строил свою систему воспитания детей на основе 

гуманистической традиции и идеалах, сформировавшихся в деревенской 

среде, в крестьянской семье. Идеализация Л.Н. Толстым нравственных ка-



 137 

честв, умственных и трудовых способностей народа, базировалась на на-

блюдениях за крестьянскими детьми своего Яснополянского имения. Он 

отмечал, что эти дети, не в пример детям состоятельного сословия, пока-

зывали необычайный пример приспособленности к жизни и практических 

знаний о различных ее сферах. В тоже время обучение и воспитание этих 

детей осуществлялось самой жизнью в рамках детского сообщества, семьи, 

крестьянской общины. Такое воспитание давало возможность сформиро-

вать в детях необходимые им знания о природе, человеке, обществе. 

В.А. Николаев соотносит современные науки со знаниями и умениями, ко-

торыми обладали крестьяне и их дети в конце XIX – начале XX века: 

 «Знания о природе: химия (приготовление красителей, дубиль-

ных веществ, лекарств, кисломолочных продуктов, соление, квашение и 

др.); математика (измерение длины, массы, объема, площади, времени); 

физика (устройство и использование рычага, блока, отвеса, уменьшение и 

увеличение трения, свойства различных материалов, расширение металлов, 

изменение агрегатных состояний вещества); астрономия (устройство и 

действие солнечных часов; смена времени года, дня и ночи; весеннее и 

осеннее равноденствие; летнее и зимнее солнцестояние; ориентирование 

по звездам; знание атмосферных явлений); зоология (название растений, 

их свойства, сроки посева и созревания, болезни и их лечение, подкормка, 

борьба с вредителями, использование в быту и хозяйстве; названия живот-

ных, их внешний вид, повадки, уход за ними, диагностирование и лечение 

болезней, использование в хозяйстве); география (знание и учет климати-

ческих условий, рельефа местности, причины эрозии почвы и предотвра-

щение ее, ориентирование на местности, приметы, предсказывающие из-

менение погоды, стихийные бедствия). 

 Знания о человеке и обществе: родной язык (знакомство с язы-

ком в процессе восприятия живой речи и различных жанров фольклора; 

овладение речью и ее совершенствование с помощью скороговорок, при-

певок и приговоров); религия (молитвы, церковный календарь, религиоз-



 138 

ные таинства, обряды, жития святых); философия (осмысление общепри-

нятых взглядов на жизнь и бытие; осознание внутренних закономерностей, 

отраженных в произведениях устного народного творчества); история 

(знание народных героев, былин и легенд, имеющих реальную историче-

скую основу; понимание смысла народных праздников, традиций, обрядов; 

знакомство с историей села, его знаменитых событий; знание своей родо-

словной и выдающихся предков; осведомленность в основных историче-

ских событиях государства); медицина (умение оказать помощь при трав-

ме, солнечном ударе, обмороке, обморожении; лечение простудных и дру-

гих заболеваний; знание лекарственных трав, плодов, кореньев; традици-

онных способов лечения словом, водой и др.)». [100; с. 115-116]. 

Изучение быта русского народа, его обычаев, нравов, традиций, устного 

народного творчества подвело его к осознанию педагогической ценности 

локальной истории и культуры. Л.Н. Толстой считал, что ребенку как 

можно раньше необходимо прививать нравственные ценности и был сто-

ронником системного воспитания детей дошкольного возраста в семье. 

Л.Н. Толстой отвергал принятое в обеспеченных семьях дошкольное вос-

питание в отрыве от семьи, когда родители отдавали своих детей с раннего 

возраста на воспитание в различные пансионы и воспитательные учрежде-

ния: «…Ужасно смотреть на то, что богатые люди делают со своими деть-

ми» [145, с. 366]. Он писал, что состоятельные родители часто передают 

детей в чужие руки, в руки иностранцев, которые их развращают с самого 

раннего возраста, приучая к тунеядству и праздности, а родители видят 

свою ответственность в воспитании ребенка лишь в том, чтобы он был сы-

тым, чистым, красивым [145, с. 367]. 

Л.Н. Толстой, следуя гуманистической традиции семейного воспитания 

в крестьянской семье, считал, что воспитание ребенка является первооче-

редной задачей и основополагающей ценностью всего жизненного пути 

отца и матери. Его убеждение в том, что наиболее целостно семейное вос-

питание реализуется в крестьянской семье, построено на жизненном опыте 



 139 

и наблюдениях за крестьянскими детьми в его родовом имении Ясная по-

ляна. Обращаясь к дворянским семьям, он писал, что мать и отец обязаны 

приготавливать своих детей к достойной жизни в обществе, вручая им ба-

зовые ценности этого общества. Л.Н. Толстой, обращаясь к женщинам 

имущего класса, убеждал их не пользоваться услугами кормилиц и гувер-

нанток, а самим взять на себя священную обязанность кормить и воспиты-

вать своих детей [145; с. 370].  

Формулируя цель воспитания, П.Ф. Лесгафт сочетал ориентацию на ин-

тересы личности (развитие человека мудрого, самостоятельного, любяще-

го) и интересы общества (воспитание гражданственности, готовности слу-

жить Отечеству). Для достижения этой цели «родители должны быть вни-

мательны к ребенку, всегда стремиться выяснять мотивы каждого его по-

ступка, избегать поспешного обвинения и порицания, предъявлять только 

четкие и обоснованные требования. Любовь к ребенку должна стать сти-

мулом к нравственному совершенствованию самих родителей» [83]. В осо-

бенности высоко он оценивал роль умной, толковой, правдивой и любящей 

матери. 

П.Ф. Лесгафт, обращаясь к средствам семейного воспитания, критикует 

«рутинные педагогические приемы принудительного характера», к кото-

рым относит: «взыскать, наказать, пригрозить» [83; с. 18]. Он обращает 

внимание на дифференцированный подход к воспитанию ребенка, т.к. в 

школе и семье можно встретить шесть различных типов характера. Один 

из них – добродушный тип, который характеризуется П.Ф. Лесгафтом до-

вольно положительно. Автор подчеркивает, что этот тип «никак не ужива-

ется с ложью и насилием, в какой бы форме они ни проявлялись… При по-

явлении его в школе часто наблюдается очень искренняя вера и религиоз-

ность» [83; с. 24]. Очень важно, что к условиям развития этого типа 

П.Ф. Лесгафт относит такие: «тихая, спокойная, в особенности деревенская 

жизнь с самого рождения; любящая добрая мать или другое близкое ре-

бенку лицо, отсутствие всякой похвалы и внешности, действующей на его 



 140 

чувствования, а также отсутствие всяких мер наказания или преследования 

ребенка» [83; с. 113]. Недостатком такого типа ребенка, который отдаляет 

его от «нормального идеального типа», П.Ф. Лесгафт выделяет резонанс 

между умственным и физическим трудом. Однако, в характеристике вид-

но, что это ребенок, воспитанный в рамках традиционной деревенской се-

мье, в условиях ценностей православия, гуманности, ненасилия и любви. 

М.И. Демков, проанализировав историко-педагогический опыт се-

мейного воспитания, охарактеризовал аксиологическую составляющую 

семьи в воспитании детей, поскольку именно в семье «…закладываются 

ценностные составляющие будущей личности. Родители выступают как 

носители ценностных отношений к миру и характеризуются избиратель-

ным содержанием присущих им ценностей» [43]. 

В конце XIX начале XX века в условиях актуализации роли народа в 

российской истории и более частого обращения к его мудрости и духовно-

сти, гуманистическая традиция воспитания в крестьянской семье стала вы-

ступать определенным аксиологическим базисом научных концепций о 

семейном воспитании. Воспитательный идеал семьи формулировался рос-

сийскими педагогами-гуманистами в русле целей православной педагоги-

ки, которая выступала определяющим фактором воспитания в крестьян-

ской семье и ориентировала на формирование совестливую, благочести-

вую, милосердную, отзывчивую, доброжелательную, трудолюбивую, ве-

ликодушную, скромную личность, готовую к выполнению долга человека, 

гражданина, семьянина. Религиозное развитие ребенка рассматривалось в 

единстве с его нравственным формированием в воспитании. Благодаря ре-

лигиозному воспитанию, нравственное развитие ребенка приобретает воз-

вышающий, идеальный, трансцендентный смысл, без чего нравственные 

нормы и требования детским сознанием воспринимаются поверхностно и 

чисто прагматично. 

Итак, нами был сделан следующий вывод: «опираясь на ценности 

семенного воспитания, созданные русским народом на протяжении много-



 141 

вековой истории, В.И. Водовозов, П.Ф. Лесгафт, С.А. Рачинский, В.В. Ро-

занов, Л.Н. Толстой, в качестве ведущих средств воспитания предлагали 

духовно-нравственные установки православной педагогики, родной язык и 

историю, фольклор и природу родного края, семейные традиции и обычаи. 

Обращение к антропологическим основаниям педагогики П.Ф. Лесгафта и 

К.Д. Ушинского позволило поднять этот народный опыт на научный уро-

вень, определивший основы для развития педагогической науки вообще и 

семейного воспитания, в частности» [161]. 



 142 

Выводы по 2-й главе. 

Идеи о гуманистическом воспитании ребенка в семье, встречавшиеся 

в наследии народа и педагогической традиции Древнего Китая, были раз-

виты и дополнены конфуцианским учением и дифференцируются по пози-

циям, которые с определенной долей условности можно определить как 

принципы семейного воспитания, сформировавшиеся в концепциях про-

светителей и педагогов Традиционного Китая (Янь Чжитуй, Сы Магуан, 

Цзэн Гуофан, Кан Ювэй): начало воспитания ребенка на ранних этапах 

развития, в том числе в перинатальный период; сочетание любви и требо-

вательности в воспитания; комплексность, гармоничность, разносторон-

ность, систематичность и последовательность воспитания; справедливость 

и непредвзятость ко всем детям, независимо от пола и возраста; внима-

тельное отношение к окружающей среде, включающей природу, социум, 

друзей; единство нравственного и умственного воспитания; единство фи-

зического, психологического и индивидуального подходов к детям в се-

мейном воспитании; единство школьного и семейного воспитания; опора 

на опыт и дарования китайского народа; мотивация к обучению. 

Характеризуя семейное воспитание как систему, просветители и пе-

дагоги обосновали ее компоненты через цель, содержание и средства. Цель 

семейного воспитания концентрируется на идеальном образе истинного 

человека, разностороннего, духовного, стремящегося к нравственному са-

мосовершенствованию (через нравственность и образованность), способ-

ного нести в себе гармонию, соединяя нравственное, умственное и физиче-

ское. Содержание семейного воспитания должно быть разносторонним и 

опираться на историю, правила поведения и общения со старшими и свер-

стниками, законы и ритуалы предков, которые изложены в древних книгах. 

Система методов воспитания строилась на поощрении через привлечение, 

ознакомление, убеждение. Педагоги-гуманисты второй половины XIX в. 

понимали необходимость решения проблем духовно-нравственного воспи-

тания в рамках традиционной для русского народа единой концепции, по-



 143 

строенной на христианском мироощущении. В первую очередь речь шла о 

ценности детской природы, о любви к ребенку и вере в добрые силы его 

души, о великом потенциале духовности и нравственности христианства, 

как основы образования в народной школе. Через православие, проверен-

ное народом веками и служившее порой единственной поддержкой в ли-

холетье, педагог сможет лучше объяснить извечные дихотомии: добро и 

зло, любовь и ненависть, благочестие и грех, милосердие и жестокость, т.д. 

Развитию традиционной культуры русского народа уделяли внимание 

революционные демократы: В.Г. Белинский, А.И. Герцен, Н.А. Добролю-

бов. Д.И. Писарев. Н.Г. Чернышевский. Просвещение народа они рассмат-

ривали как условие пробуждения народного сознания. В воспитательном 

идеале они делали акцент на патриотических чувствах русского человека, 

его способности не просто любить Родину, а защищать ее, трудится во имя 

ее интересов и всего человеческого. Для реализации данной цели в кресть-

янской семье церковь и государство предлагали осуществлять воспитание 

на основе традиций народа, ценностей и идеалов православия, опиравших-

ся на святых образах, почитаемых русским народом. Представители офи-

циальной педагогики (М.Я. Киттары, К.П. Победоносцев, С.Д. Смирнов, 

П.Д. Юркевич) в качестве базовых ценностей воспитания определили пра-

вославие, самодержавие, народность, отечество, всеединство, совесть, 

нравственность. В.С. Соловьѐв, С.Л. Франк, В.В. Розанов обозначили про-

блему разрушения семейных отношений, а православное воспитание рас-

сматривали как основу передачи духовно-нравственной ответственности 

от старшего поколения к младшему. 

В конце XIX начале XX века гуманистическая традиция воспитания 

в крестьянской семье стала выступать определенным аксиологическим ба-

зисом научных концепций о семейном воспитании. Воспитательный идеал 

семьи формулировался российскими педагогами-гуманистами в русле це-

лей православной педагогики, которая ориентировала на совестливую, 

благочестивую, милосердную, отзывчивую, доброжелательную, трудолю-



 144 

бивую, великодушную, скромную личность, готовую к выполнению долга 

человека, гражданина, семьянина. Опираясь на ценности семенного воспи-

тания, созданные русским народом на протяжении многовековой истории, 

В.И. Водовозов, П.Ф. Лесгафт, С.А. Рачинский, В.В. Розанов, Л.Н. Тол-

стой, в качестве ведущих средств воспитания предлагали духовно-

нравственные установки православной педагогики, родной язык и исто-

рию, фольклор и природу родного края, семейные традиции и обычаи. 



 145 

Заключение. 

Осознание ученых, педагогов и родителей Китая и России необходимо-

сти применения гуманистических традиций семейного воспитания в фор-

мировании личности ребенка и обусловило необходимость концептуализа-

ции такого историко-педагогического опыта и разработки историко-

педагогического сценария развития гуманистических традиций семейного 

воспитания в России и Китае 

Понимание семьи как социокультурного института и малой социо-

группы определило главный методологический регулятив исследования 

гуманистических традиций семейного воспитания как историко-

педагогической проблемы. Константность семьи, как главная закономер-

ность характеризуется ядерными связями и опирается в кровное родство. 

Важнейшим социокультурным феноменом, сформировавшимся в процессе 

развития человеческой культуры и общества, выступает патриархальная 

семья, объединяющая крестьян и земледельцев Китая и России. Сформи-

ровавшись на основе «общинного гуманизма», гуманистические традиции 

и ценности воспитания в данном типе семьи позволяют сохранить родовые 

связи и сберечь ценности: родительская любовь, уважение и забота о 

старших, ответственность всех членов семьи/общины за воспитание детей. 

Изучение гуманистических традиций воспитания в китайской и рус-

ской семье осуществлялось с позиций гуманистического, традиционалист-

ского и социокультурного подходов, принципов аксиологии, антрополо-

гии, синхронности и историзма.  

К истоками гуманистической традиции семейного воспитания Рос-

сии и Китае, сформировавшимся в период древности, выступают воспита-

тельный идеал семьи, фольклор и природа родного края. Воспитательный 

идеал семьи, как социокультурный феномен, включает в себя систему 

представлений народа об идеальных качествах, отраженных в религии и 

народной мудрости, которые позволяют человеку адаптироваться в обще-

стве с учетом традиций и норм поведения в обществе. Фольклор как сред-



 146 

ство семейного воспитания вводит ребенка в социум, формируя в нем иде-

альные качества народа: любовь, доброта, смелость, помощь ближнему, 

уважение старших, забота о младших; набор которых инвариантен и несет 

в себе гуманистическую окраску. В Китае и России фольклор выступает 

как одна из семейных ценностей, наполняющих народную педагогику дей-

ственными воспитательными средствами гуманистического характера. Ве-

дущие направления воспитания (нравственное, умственное, физическое, 

трудовое) реализуются в китайской и русской семье на основе народного 

творчества (пословицы, поговорки, мифы, сказания, эпосы, легенды, пес-

ни, семейная трапеза). Нравственность воспитывалась мифами, сказания-

ми, народными изречениями, пословицами и поговорками, формируя в де-

тях скромность, доброту, вежливость, правдивость, героизм, любовь к ро-

дине, понимание превосходства добра над злом. Умственное воспитание 

было направлено на формирование уважительного отношения к знанию; 

развитие психики (внимание, память, мышление, воображение, фантазия); 

овладение речью, счетом, способностью к анализу, синтезу, обобщению, 

выделению главного через загадки, скороговорки, считалки, настольные 

игры, шарады. Физическое и трудовое воспитание было направлено на со-

хранение здоровья и развитие физической ловкости у детей (пословицы и 

поговорки; сказания, сказки, мифы и былины; подвижные игры; помощь 

родителям по хозяйству). 

Основные идеи гуманистической традиции воспитания детей в китайской 

семье в эпоху Древнего и Традиционного Китая дифференцируются по по-

зициям, которые с определенной долей условности можно определить как 

принципы семейного воспитания в Традиционном Китае: начало воспита-

ния ребенка на ранних этапах развития, в том числе в перинатальный пе-

риод (Янь Чжитуй, Сы Магуан, Цзэн Гофань, Кан Ювэй); сочетание любви 

и требовательности в воспитания (Янь Чжитуй, Сы Магуан, Цзэн Гуфань); 

комплексность, гармоничность, разносторонность, систематичность и по-

следовательность воспитания, справедливость и непредвзятость ко всем 



 147 

детям, независимо от пола и возраста, внимательное отношение к окру-

жающей среде, включающей природу, социум, друзей (Янь Чжитуй, Ван 

Шоужэнь, Цзэн Гофань); единство нравственного и умственного, школь-

ного и семейного воспитания, физического, психологического и индивиду-

ального подходов (Ван Шоужэнь, Цзэн Гофань, Кан Ювэй); опора на опыт 

и дарования китайского народа, мотивация к обучению (Янь Чжитуй, Сы 

Магуан, Ван Шоужэнь, Цзэн Гофань, Кан Ювэй). Ими обоснованы компо-

ненты системы семейного воспитания: цель, содержание и средства. Цель 

семейного воспитания концентрируется на идеальном образе истинного 

человека, разностороннего, духовного, стремящегося к нравственному са-

мосовершенствованию (через нравственность и образованность), способ-

ного нести в себе гармонию, соединяя нравственное, умственное и физиче-

ское. Этот образ конкретизировался в воспитании преданного гражданина, 

который почитает своего хозяина, императора, страну и своих родителей; 

уважает ритуалы, обряды, традиции и проявляет свои чувства согласно 

нормам и правилам поведения; ответственно относится к своим обязанно-

стям, обладает чувством долга; живет простой жизнью по завету предков; 

бережно относится к своему физическому и душевному здоровью. Содер-

жание семейного воспитания должно быть разносторонним и опираться на 

историю, правила поведения и общения со старшими и сверстниками, за-

коны и ритуалы предков, которые изложены в древних книгах. Система 

методов воспитания строилась на поощрении через привлечение, озна-

комление, убеждение. Китайских просветителей разных периодов объеди-

няли идеи о том, что родители ответственны за образование детей и их мо-

тивацию к учебе. В концепциях семейного воспитания также можно выде-

лить прогрессивные идеи Цзэн Гофаня о трудовом воспитании и воспита-

нии здорового образа жизни (правильный сон, сбалансированное питание, 

рациональный образ жизни, бодрое и веселое настроение, гармоничное со-

единение труда и отдыха); Сы Магуана об обучении и воспитании девочек; 



 148 

Кан Ювэя об общественном и общечеловеческом воспитании, о создании 

школы для будущих мам и воспитании ребенка в перинатальном периоде. 

В России второй половины XIX – начала XX века идеи педагогов-

гуманистов (В.И. Водовозов, П.Ф. Лесгафт, Н.И. Пирогов, С.А. Рачинский, 

П.Г. Редкин, В.Н. Сорока-Росинский, Д.И. Тихомиров, Л.Н. Толстой, 

К.Д. Ушинский) и философов (А.Н. Бердяев, И.А. Ильин, В.В. Розанов 

В.С. Соловьѐв, Л.Н. Толстой) сопрягаются с гуманистической традицией 

семейного воспитания Традиционного Китая: на базовом аксиологическом 

уровне (воспитательный идеал, фольклор, природа); в компонентах (цель, 

содержание, средства). Воспитательный идеал, как аксиологическая основа 

целей семейного воспитания, несет в себе совокупность качеств, присущих 

русскому народу и сформировавшихся в рамках крестьянской семьи: ис-

тинная любовь к Богу и ближнему, патриотизм, доброта, уважительное от-

ношение к старшим, забота о старших и младших поколениях, терпимость, 

открытость испытаниям, мужество и трудолюбие. Возобладавшая во 

взглядах на образование ребенка гуманистическая парадигма распростра-

нилась на домашнее воспитание, актуализировав в содержании семейного 

воспитания этнический компонент (история и культура русского народа и 

народов России, отечественная литература, география и этнография, уст-

ное народное творчество, природа), нашедший воплощение в детской ли-

тературе и книгах для чтения, адресованных детям, родителям и педаго-

гам. К средствам воспитательного воздействия в семье педагоги отнесли 

гуманистическую традицию народа (семейная обстановка, обычаи, эстети-

ка крестьянского быта, природа родного края, религиозные обряды, 

фольклор). Гуманистические традиции, сформировавшиеся в патриархаль-

ной семье Китая и России на протяжении длительных исторических пе-

риодов под влиянием социокультурных, политических и природно-

географических факторов, определяют характер взаимоотношений между 

членами современной китайской и российской семьи и выполняют охран-

ные функции, противодействуя негативным явлениям на институт семьи. 



 149 

Литература 

1. Андреев, Е. А. Русская школа как российская система образования / 

Е. А. Андреев // Философско-исторические основы общего образова-

ния в России : материалы Всероссийской научной конференции − 

Москва, 3-4 октября 2002 г. − Москва, 2002. 

2. Антология педагогической мысли Древней Руси и Русского государ-

ства XIV-XVII вв. / сост. С. Д. Бабишев, Б. Н. Митюров. − Москва : 

Педагогика, 1985. − 367 с. 

3. Антология педагогической мысли России второй половины ХIХ - 

начала ХХ века / сост. П. А. Лебедев. − Москва, 1990. 

4. Антология педагогической мысли России первой половины ХIХ века 

/ сост. Н. А. Соловков. − Москва : Педагогика, 1987. − 560 с. 

5. Антология педагогической мысли России ХVIII в. / сост. Н. А. Со-

ловков [и др.]. − Москва : Педагогика, 1985. − 478 с. 

6. Антология педагогической мысли христианского Средневековья. В 

2-х т. − Москва : Аспект Пресс, 1994. 

7. Антонов, А. И. Демографические процессы в России XXI века / А. И. 

Антонов, В. М. Медков, В. Н. Арханрельский. − Москва : Грааль, 

2002. − 168 с. 

8. Антонов, А. И. Социология семьи / А. И. Антонов, В. М. Медков. − 

Москва : Знание, 1996. − 304 с. 

9. Архив К. Д. Ушинского. Т. 3 / под ред. Н. А. Сундукова. − Москва : 

Издательство Академии педагогических наук РСФСР, 1984. − 537 с. 

10. Бахтин, М. М. К философии поступка / М. М. Бахтин // Философия и 

социология науки и техники. Ежегодник 1984-1985. − Москва, 1986. 

− С. 121. 

11. Безрогов, В. Г. Педагогика ученичества в традиционном мире / В. Г. 

Безрогов // Вестник Владимирского государственного университета 

им. Александра Григорьевича и Николая Григорьевича Столетовых. 



 150 

Сер.: Педагогические и психологические науки. − 2013. − № 13 (32). − 

С. 25-34. 

12. Безрогов, В. Г. Традиции ученичества и институт школы в древних 

цивилизациях / В. Г. Безрогов. − Москва : Российская академия обра-

зования ; Институт теории и истории педагогики. − 2008. − 458 с. 

13. Беленчук, Л. Н. Просвещение в России: взгляд западников и славя-

нофилов / Л. Н. Беленчук. − Москва : Изд-во ПСТГУ, 2014. − 150 с. 

14. Белозерцев, Е. П. Образ и смысл русской школы: Очерки прикладной 

философии образования / Е. П. Белозерцев. − Волгоград : Перемена 

2000. − 461 с. 

15. Бердяев, Н. А. Русская идея / Н. А. Бердяев // О России и русской 

философской культуре. Философы русского послеоктябрьского за-

рубежья. − Москва : Наука, 1990. − С. 43-272. 

16. Бердяев, Н. А. Русская идея / Н. А. Бердяев. − Санкт-Петербург : Аз-

бука-классика, 2008. − 615 с. 

17. Богуславский, М. В. Образование как ценность общечеловеческого и 

национального значения в отечественной педагогике первой четвер-

ти XX в. / М. В. Богуславский // Образование: идеалы и ценности 

(историко-теоретический аспект) / под ред. З. И. Равкина. − Москва : 

Институт теории образования и педагогики РАО, 1995. – С. 114-167. 

18. Богуславский, М. В. Развитие общего среднего образования: пробле-

мы и решения (Из истории отечественной педагогики 20-х годов XX 

века) / М. В. Богуславский ; под ред. З. И. Равкина. − Москва : ИТ-

ПиМИО РАО, 1994. − 182 с. 

19. Бондаревская, Е. В. Педагогика : учебное пособие / Е. В. Бондарев-

ская, С. В. Кульневич. − Москва ; Ростов-на-Дону, 1999. − 384 с. 

20. Бондаревская, Е. В. Педагогика: личность в гуманистических теори-

ях и системах воспитания : учебное пособие для студентов средн. и 

высш. пед. учеб. заведений, слушателей ИПК, учителей / Е. В. Бон-



 151 

даревская, С. В. Кульневич. − Москва ; Ростов-на-Дону : ТЦ "Учи-

тель", 1999. 

21. Ван, Л. История образования и воспитания в Китае / Л. Ван, Ц. Цуй // 

Трансграничное высшее образование: тенденции и перспективы раз-

вития : материалы Всероссийской научно-практической конферен-

ции по проблемам межнациональных отношений и международной 

деятельности в вузах. − Тюмень, 2013. − С. 3-7. 

22. Варакина, М. И. Формирование национальной идеи экологической 

культуры Китая / М. И. Варакина // Ученые записки Забайкальского 

государственного университета. Сер.: Философия, социология, куль-

турология, социальная работа. − 2012. − № 4. − 182-188 с. 

23. Варламова, С. Н. Семья и дети в жизненных установках россиян / С. 

Н. Варламова, А. В. Носкова, Н. Н. Седова // Социологические ис-

следования. − 2006. − № 10. − с. 61-73. 

24. Власова, В. Б. Об исторических типах традиционной ориентации/ В. 

Б. Власова // Советская этнография. − 1981. − № 2. − С. 113. 

25. Власюк, И. В. Семья как социокультурная ценность (теория и прак-

тика взаимодействия семьи и школы) : монография / И. В. Власюк − 

Оренбург : ООО "Агентство "ПРЕССА", 2006. − 200 с. 

26. Володина, Л. О. Государственно-правовое регулирование вопросов 

духовно-нравственного воспитания в русской семье во второй поло-

вине XIX - начале XX в. / Л. О. Володина // Новое в психолого-

педагогических исследованиях. − 2011. − № 2. − с. 177-184. 

27. Володина, Л. О. Духовно-нравственные ценности воспитания в рус-

ской семье во второй половине XIX-начале XX в. (по материалам 

Вологодской губернии) : автореф. ... дис. канд. пед. наук / Л. О. Во-

лодина. − Вологда, 2006. − 25 с. 

28. Володина, Л. О. Духовно-нравственные ценности воспитания в рус-

ской семье / Л. О. Володина // Педагогика. − 2011. − № 4. − с. 41-50. 

https://mapofscience.ru/scientist/999674
https://mapofscience.ru/scientist/999674
https://mapofscience.ru/scientist/999674
https://mapofscience.ru/scientist/999674
https://mapofscience.ru/scientist/999674
https://mapofscience.ru/scientist/999674


 152 

29. Володина, Л. О. Духовно-нравственные ценности воспитания в рус-

ской семье во второй половине XIX - начале XX вв. (по материалам 

Вологодской губернии) : дис. ... канд. пед. наук / Л. О. Володина. − 

Вологда, 2006. − 243 с. 

30. Володина, Л. О. Духовно-нравственный потенциал русской семьи в 

воспитании детей (историко-педагогический анализ) / Л. О. Володи-

на // Дети и молодежь - будущее России. Т. 4. − 2008 г. − № 2. − С. 

583-590. 

31. Володина, Л. О. История педагогики и теория воспитания: к пробле-

ме интеграции / Л. О. Володина // Модернизационные процессы в 

российском и зарубежном образовании XVIII - начала XXI века : 

сборник научных трудов Всероссийской научно-практической кон-

ференции - ХХХ сессии Научного совета по проблемам истории об-

разования и педагогической науки Российской академии образования 

/ под науч. ред. М. В. Богуславского. − Санкт-Петербург : АППО, 

2014. − с. 152-161. 

32. Володина, Л. О. Правовое регулирование семейного воспитания в 

России (вторая половина XIX - начало XX в.) / Л. О. Володина. − 

Москва : Педагогика, 2012. − № 6. − 89-93 с. 

33. Володина, Л. О. Ценностные ориентации дворянской семьи конца 

XIX - начала ХХ века в сфере духовно-нравственного воспитания 

детей: (на материале Вологодской губернии) / Л. О. Володина // Дети 

и молодежь - будущее России : материалы Второй Российской науч-

но-практической конференции. − Вологда, 2004. 

34. Гачев, Г. Д. Национальные образы мира. Америка в сравнении с Рос-

сией и Славянством / Г. Д. Гачев. − Москва : Раритет, 1997. − 680 с. 

35. Гачев, Г. Д. Национальные образы мира. Космо-Психо-Логос / Г. Д. 

Гачев. − Москва : Академический Проект, 2007. − 512 с. 

https://mapofscience.ru/scientist/999674
https://mapofscience.ru/scientist/999674
https://mapofscience.ru/scientist/999674


 153 

36. Герцен, А. И. Полное собрание сочинений и писем в 22 тт. Т. 6. / А. 

И. Герцен ; под ред. М. К. Лемке. − Петроград : Литературное изда-

тельство отдела Наркомата по просвещению, 1919-1925. − 546 с. 

37. Гилязова, Э. В. Развитие педагогической мысли о семейном воспита-

нии в России (вторая половина XVIII века) : дис. ... канд. пед. наук / 

Э. В. Гилязова. − Казань, 2007. − 205 с. 

38. Головачева, Л. И. Беседы и суждения Конфуция / Л. И. Головачев // 

Рубеж. − 1992. − № 1. − 259-310 с. 

39. Головачева, Л. И. Изъяснение плана "Лунь юй" / Л. И. Головачева // 

XXVIII научная конференция "Общество и государство в Китае". Ч. 

II. − Москва, 1998. − С. 285-294. 

40. Гумилев, Л. Н. Этносфера: История людей и история природы / Л. Н. 

Гумилев. − Москва : Этносфера, 1993. − 547 с. 

41. Данилюк, Я. А. Концепция духовно-нравственного развития и вос-

питания личности гражданина России в сфере общего образования: 

проект / А. Я. Данилюк, А .М. Кондаков, В. А. Тишков. − Москва : 

Просвещение, 2009. − 29 с. 

42. Демин, В. Н. Загадки Урала и Сибири. От библейских времѐн до 

Екатерины Великой / В. Н. Демин. − Москва : Вече, 2001. − 544 с. 

43. Демков, М. И. Очерки по истории русской педагогики / М. И. Дем-

ков. − Москва, 1919. − 144 с. 

44. Домострой / сост. В. В. Колесова. − Москва, 1990. − 304 с. 

45. Достоевский, Ф. М. Полное собрание сочинений. В 30 т. / Ф. М. Дос-

тоевский. − Москва, 1960. 

46. Зеньковский, В. В. Проблемы воспитания в свете христианской ан-

тропологии / В. В. Зеньковский. − Москва, 1993. − 103 с. 

47. Зеньковский, В. В. Русская педагогика в ХХ веке / В. В. Зеньковский. 

− Париж, 1960. − 54 с. 



 154 

48. Ильин, И. А. Собрание сочинений : в 10 т. Т. 1. / И. А. Ильин ; [сост., 

вступ. ст. и коммент. Ю. Т. Лисицы]. − Москва : Русская книга, 1993. − 

400 с. 

49. Ильяшенко, А. Большая семья - большие надежды. Демография и 

нравственность / А. Ильяшенко. − Москва : Спасское братство, 2008. − 

272 с. 

50. Историко-педагогический процесс: развитие теории и практики об-

разования в контексте социокультурной эволюции общества. В 2 т. 

Т. 1. Общие вопросы. История зарубежной педагогики / под ред. Г. 

Б. Корнетова. − АСОУ, 2009. − 200 с. 

51. История Древнего Востока : учебное пособие для студ. вузов, обу-

чающ. по спец. "История" / под ред. В. И. Кузищина. − 2-е изд., пе-

рераб. и доп. − Москва : Высшая школа, 1988. − 462 с. 

52. История казачества России : учебное пособие. − Ростов-на-Дону, 

2001.  

53. История Китая : учебник для вузов / Л. С. Васильев, З. Г. Лапина, А. 

В. Меликсетов, А. А. Писарев ; отв. ред. А. В. Меликсетова. − 3-е 

изд., испр. и доп. − Москва : Изд-во МГУ, 2004. − 751 с. 

54. История педагогики. Макет учебника по истории педагогики / под 

ред. Н. А. Константинова и М. Ф. Шабаева. − Москва : Изд-во АПН 

РСФСР, 1951. 

55. Капец, О. В. Любовь и семья в творчестве И. А. Ильина и Л. Н. Тол-

стого / О. В. Капец // Вестник Адыгейского государственного уни-

верситета. Сер. 2: Филология и искусствоведение. − 2012. − Вып. 4 

(107). − С. 82-86. 

56. Каптерев, П. Ф. Дидактические очерки. Теория образования / П. Ф. 

Каптерев // Избранные педагогические сочинения. − Петроград : 

Книжный склад "Земля", 1915. − 434 с. 

57. Каптерев, П. Ф. Задачи и основы семейного воспитания / П. Ф. Кап-

терев. − Санкт-Петербург, 1898. 

http://cyberleninka.ru/journal/n/vestnik-adygeyskogo-gosudarstvennogo-universiteta-seriya-2-filologiya-i-iskusstvovedenie
http://cyberleninka.ru/journal/n/vestnik-adygeyskogo-gosudarstvennogo-universiteta-seriya-2-filologiya-i-iskusstvovedenie
http://cyberleninka.ru/journal/n/vestnik-adygeyskogo-gosudarstvennogo-universiteta-seriya-2-filologiya-i-iskusstvovedenie
http://cyberleninka.ru/journal/n/vestnik-adygeyskogo-gosudarstvennogo-universiteta-seriya-2-filologiya-i-iskusstvovedenie


 155 

58. Карлсон, А. Общество - семья - личность: социальный кризис Аме-

рики / А. Карлсон. − Москва :  Эдиториал УРСС, 2003. − 288 с. 

59. Киреевский, К. В. Записка о направлении и методах первоначального 

образования народа в России / К. В. Киреевский // Критика и эстети-

ка. − Москва, 1979. − 383-392 с. 

60. Ключевский, В. О. Курс русской истории: В 5 т. / В. О. Ключевский. 

− Москва : Мысль, 1990. − Т. 5. 

61. Книга премудрости Иисуса сына Сирахова // Библия. Книги Свя-

щенного Писания Ветхого и Нового Завета. В 3 ч. − Москва, 1896. 

62. Книга притчей Соломоновых // Библия, или Книги Священного Пи-

сания Ветхого и Нового Завета. В 3 ч. − Москва : Синодальная типо-

графия, 1896. 

63. Константинов, Н. А. История педагогики : учебник для студентов 

пединститутов / Н. А. Константинов, Е. Н. Медынский, М. Ф. Ша-

баева. – 5-е изд., доп. и перераб. − Москва : Просвещение, 1982. − 

447 с. 

64. Корнетов, Г. Б. Гуманистическое образование: Традиции и перспек-

тивы / Г. Б. Корнетов. − Москва, 1993. − 135 с. 

65. Корнетов, Г. Б. История образования и педагогической мысли : 

учебно-методический комплекс. Ч. 1. Первобытная эпоха-конец XVI 

в. / Г. Б. Корнетов. − Москва, 2002. 

66. Корнетов, Г. Б. От первобытного воспитания к гуманистическому 

образованию / Г. Б. Корнетов. − Москва, 2003. − 193 с. 

67. Корнетов, Г. Б. Проблема базисных педагогических традиций / Г. Б. 

Корнетов // Свободное воспитание. − Вып. 2. − 1993. 

68. Корнетов, Г. Б. Реформаторы образования в истории западной педа-

гогики : учебное пособие / Г. Б. Корнетов. − Москва : АСОУ, 2007. − 

367 с. 



 156 

69. Корнетова, Е. Г. Регулирование взаимоотношений между "старши-

ми" и "младшими" на Древнем Востоке / Е. Г. Корнетова // Истори-

ко-педагогический журнал. − 2011. − № 3 – С. 107-123. 

70. Косинова, О. А. Традиции российского педагогического Зарубежья 

на территории Китая в конце XIX - первой половине XX веков : ав-

тореф. дис. … д-ра. пед. наук / О. А. Косинова. – Москва, 2010. − 40 

с. 

71. Косинова, О. А. Традиция межкультурного взаимодействия в исто-

рии российского педагогического зарубежья в Китае / О. А. Косино-

ва // ЗПУ. − 2011. − № 1. − С. 102-106.  

72. Косинова, О. А. Юридическое образование российского зарубежья в 

Китае в первой трети XX века / О. А. Косинова // Современное пра-

во. − 2007. − № 11. − С. 109-113. 

73. Котова, И. Б. Становление и развитие гуманистической педагогики / 

И. Б. Котова, Е. Н. Шиянов. − Ростов-на-Дону, 1997. − 241 с. 

74. Кравцов, Н. И. Проблемы теории фольклора / Н. И. Кравов // Про-

блемы фольклора. − Москва : Наука, 1975. 

75. Кривцов, В. А. Лунь юй / В. А. Кривцов // Древнекитайская филосо-

фия. Собрание текстов в двух томах. Т.1. − Москва : Мысль, 1972. − 

363 с. 

76. Куликова, С. В. Аксиологический подход к изучению феномена "на-

циональное самосознание" в отечественной истории педагогики / С. 

В. Куликова // Известия Волгоградского государственного педагоги-

ческого университета. − 2014. − № 6 (91). − С. 29-32.  

77. Куликова, С. В. Воспитание национального самосознания россияни-

на как историко-педагогическая проблема / С. В. Куликова // Гума-

нитарные науки и образование. − 2011. − № 3. − С. 14-17. 

78. Куликова, С. В. Гуманистическая направленность педагогической 

мысли и учебных заведений нового типа в России конца XIX-XX веков 



 157 

: автореф. дис. … канд. пед. наук / С. В. Куликова. − Волгоград, 1996. − 

25 с. 

79. Куликова, С. В. Становление и развитие теории и практики нацио-

нального образования в России (вторая половина XIX - начало XX 

в.). : дис. ... д-ра пед. наук / С. В. Куликова. − Волгоград, 2005. − 330 

с. 

80. Куликова, С. В. Становление и развитие теории и практики нацио-

нального образования в России : автореф. дис. ... д-ра пед. наук / С. 

В. Куликова. − Волгоград, 2005. − 40 с. 

81. Куликова, С. В. Теория национального образования в России: катего-

рии, структура и генезис / С. В. Куликова // Известия Волгоградского 

государственного педагогического университета − 2005. − № 1. − С. 85-

90. 

82. Лельчицкий, И. Д. Эволюция личностно-профессионального идеала 

учителя в отечественной педагогике первой трети XX век : автореф. 

дис. ... д-ра пед. наук / И. Д. Лельчицкий. − Москва, 2004. − 38 с. 

83. Лесгафт, П. Ф. Избранные педагогические сочинения / П. Ф. Лес-

гафт. − Москва, 1988. − 400 с. 

84. Лесгафт, П. Ф. Собрание педагогических сочинений. Т. 3. / П. Ф. 

Лесгафт. – Москва, 1956. − 384 с. 

85. Линь Лю Педагогические условия нравственного воспитания детей в 

современной китайской семье. Т. 1. / Линь Лю // Образование и са-

моразвитие. − 2011. − № 23. − С. 195-199. 

86. Ло Юн Основное содержание семейного воспитания Янь Чжи Туй и 

Гуманистические традиции и инновации в педагогике / Ло Юн // На-

учные труды и материалы X международной научно-практической 

конференции, посвященной 60-летию РАО / под ред. З. Г. Нигмато-

ва, Р. Ш. Маликова. − Казань : Издательство КГПУ, 2003. 

87. Ло Юн Развитие педагогической мысли о воспитании детей в Китае : 

автореф. дис. ... канд. пед. наук / Ло Юн. − Казань, 2005. − 20 с. 

http://elibrary.ru/item.asp?id=16060723
http://elibrary.ru/item.asp?id=16060723
http://elibrary.ru/item.asp?id=16060723
http://elibrary.ru/item.asp?id=15822892
http://elibrary.ru/item.asp?id=15822892
http://elibrary.ru/item.asp?id=15822892


 158 

88. Ло Юн Реформа детского образования в учении Китайского педагога 

Ван Шоу Жэня / Ло Юн // Технологии совершенствования подготов-

ки педагогических кадров: теория и практика : межвузовский сбор-

ник научных трудов, посвященный 1000-летию Казани. Выпуск 4 / 

под ред. З. Г. Нигматова, Р. Ш. Маликова. − Казань : Татарское 

книжное издательство, 2005. − С. 170-172. 

89. Лушников, А. М. История педагогики : учебное пособие для студ. 

пед. высш. учеб. заведений / А. М. Лушников. − 2-е изд., перераб., 

доп. − Екатеринбург, Уральский государственный педагогический 

университет,1994. − 368 с. 

90. Манекин, Р. В. Контент-анализ как метод исторического исследова-

ния / Р. В. Манекин // Клио. Международный ежеквартальный науч-

но-исторический журнал Донецкого отделения Советской Ассоциа-

ции молодых историков и Агентства Информсервис. − 1991. − № 2 – С. 

28-33. 

91. Маркс, К. Избранные произведения. В 3-х т. Т. 3. / К. Маркс, Ф. Эн-

гельс. − Москва : Политиздат, 1986. − 344 с. 

92. Мартынова, А. Классическое конфуцианство: переводы, статьи, 

комментарии. В 2 т. Т. 1. Конфуций. Лунь юй / А. Мартынова, И. Зо-

граф. − Санкт-Петербург ; Москва, 2000. − 368 с. 

93. Мельников, М. Н. Русский детский фольклор / М. Н. Мельников. − 

Москва : Просвещение, 1987. − 335 с. 

94. Михайлец, Г. П. Практическая имиджелогия. Управляй своей репу-

тацией / Г. П. Михайлец. − Москва : Вершина, 2008. − 200 с. 

95. Национальная идентичность в русской культуре / под ред. С. Франк-

лина и Э. Уиддис ; [пер. с англ. В. Л. Артемова] − Москва: Полити-

ческая энциклопедия, 2014. − 254 с. 

96. Немировский, А. И. Мифы и легенды Древнего Востока : для уча-

щихся сред. ист. классов / А. И. Немировский. − Москва: Просвеще-

ние, 1994. − 368 с. 



 159 

97. Нигматов, З. Г. Гуманистические основы педагогики / З. Г. Нигма-

тов. − Москва : Высшая школа, 2004. − 400 с. 

98. Никандров, Н. Д. Российская национальная идея - основа восприятия 

/ Н. Д. Никандров // Известия Российской академии образования. − 

1999. − № 1. − С. 2-12. 

99. Николаев, В. А. Теория и методика формирования этнопедагогиче-

ской культуры учителя : автореф. дис. … д-ра пед. наук / В. А. Нико-

лаев. − Москва, 1998. − 28 с. 

100. Николаев, В. А. Этнопедагогическая подготовка учителя русской на-

циональной школы / В. А. Николаев ; под ред. В. А. Сластенина. − 

Москва ; Орел., 1998. − 178 с. 

101. Новиков, Н. И. Избранные педагогические сочинения / Н. И. Нови-

ков. – Москва : Учпедгиз, 1959. 

102. Ожегов, С. И. Толковый словарь русского языка / С. И. Ожегов, Н. 

Ю. Шведова. – Москва, 2011. − 736 с. 

103. Острогорский, А. Н. Семейные отношения и их воспитательное зна-

чение / А. Н. Острогорский. − Санкт-Петербург, 1898. − 480 с. 

104. Очерки истории школы и педагогической мысли народов СССР. Ко-

нец XIX - начало XX в. − Москва, 1991. − 290 с. 

105. Памятники литературы Древней Руси. Начало русской литературы. 

XI - начало XII века. − Москва, 1978. − 472 с. 

106. Памятники литературы Древней Руси: XII век. − Москва, 1980. − 704 

с. 

107. Памятники литературы Древней Руси: XIII век. − Москва, 1981. − 

616 с. 

108. Педагогическое наследие (Белинский В. Г., Герцен А. И., Чернышев-

ский Н. Г., Добролюбов Н. А.) / сост. А. Ф. Смирнов. − Москва : Пе-

дагогика, 1987. − 400 с. 



 160 

109. Переломов, Л. С. Конфуций и конфуцианство с древности по на-

стоящее время (V в. до н. э. - ХХI в.) / Л. С. Переломов. − Москва : 

Стилсервис, 2009. − 704 с. 

110. Пирогов, Н. И. Избранные педагогические сочинения / Н. И. Пиро-

гов. − Москва, 1985. − 496 с. 

111. Плахов, В. Д. Традиции и общество. Опыт философско-

социологического исследования / В. Д. Плахов. − Москва : Мысль, 

1982. − 220 с. 

112. Победоносцев, К. П. Народное просвещение / К. П. Победоносцев // 

Великая ложь нашего времени. − Москва, 1993. − С. 138. 

113. Полное собрание сочинений В. Г. Белинского. В 12 т. Т. 11. – Санкт-

Петербург : Тип. М. М. Стасюкевича, 1901. – 578 с. 

114. Порфирий (Левашов), иеромонах О воспитании девиц в духе истин-

но христианском (1866) / иеромонах Порфирий (Левашов). − Москва 

: Самшит-издат, 2004. 

115. Посошков, И. Завещание отеческое к сыну / И. Посошков. – Москва : 

Типография А. И. Мамонтова и Кo, 1873. − 247 с. 

116. Проблемы образования и воспитания в контексте гуманистической 

парадигмы педагогики (конец XIX в. - 90-е гг. XX в.) : монография / 

под ред. З. И. Равкина. − Москва : ИТОП РАО, 2000. − 370 с. 

117. Пыпин, А. И. Общественное движение при Александре I / А. И. Пы-

пин. − Санкт-Петербург, 1908. − 587 с. 

118. Равкин, З. И. Актуальные проблемы методологии историко-

педагогического исследования / З. И. Равкин. − Москва : МИО РАО, 

1993. −138 с. 

119. Рачинский, С. А. Сельская школа. Сборник статей / С. А. Рачинский. 

− Москва, 1899. − 217 с. 

120. Редкин, П. Г. Избранные педагогические сочинения / П. Г. Редкин. − 

Москва : Учпедгиз, 1958. − 314 с. 



 161 

121. Розанов, В. В. Сумерки просвещения / В. В. Розанов. − Москва, 1990. 

− 624 с. 

122. Розанов, В. В. Три главные принципа образования (по поводу заме-

чаний Д. И. Иловайского) / В. В. Розанов // Сумерки просвещения. − 

Москва, 1990. − С. 92−101. 

123. Романюк, Л. В. Феномен гуманистической педагогической традиции / 

Л. В. Романюк // Знание. Понимание. Умение. − 2009. − № 1. − С. 141-

147. 

124. Российская педагогическая энциклопедия в двух томах. Т. I / под ред. 

В. В. Давыдова. − Москва : Науч. изд-во "Большая российская эн-

циклопедия", 1993. − С. 555. 

125. Российское образование: модернизация и свободное развитие // Пе-

дагогика. − 2001. − № 7. − С. 3-7. 

126. Рубинштейн, С. Л. Проблемы общей психологии. – Москва : Педаго-

гика. 2001. − 705 с. 

127. Русское народное поэтическое творчество / под ред. П. Г. Богатыре-

ва. − Москва : Учпедгиз, 1956. − 620 с. 

128. Рябцев, Ю. С. Путешествие в Древнюю Русь: рассказы о русской 

культуре : учебное пособие для средних школ / Ю. С. Рябцев. – Мо-

сква : ВЛАДОС, 1995. − 272 с. 

129. Савин, М. В. Содержание и структура педагогических традиций/ М. 

В. Савин // Ярославский педагогический вестник. − 2004. − № 3 (40). 

− С. 75-86. 

130. Садохин, А. П. Основы этнологии : учебное пособие для вузов / А. П. 

Садохин, Т. Г. Грушевицкая. − Москва : ЮНИТИ-Дана, 2003. − 351 

с. 

131. Салютина, А. В. Поиск национального образовательного идеала в 

педагогической науке и практике России XIX - начала XX вв. : авто-

реф. дис. ... канд. пед. наук / А. В. Салютина. – Волгоград, 2000. − 27 

с. 



 162 

132. Саранов, А. М. Аксиологические основы педагогической науки и 

практики в России : учебное пособие / А. М. Саранов, С. В. Кулико-

ва. − Волгоград : Перемена, 2003. − 185 с. 

133. Селиванова, Н. Л. Воспитание в современной школе: от теории к 

практике / Н. Л. Селиванова. − Москва : УРАО ИТИП, 2010. − 168 с. 

134. Сильвестр. Домострой. – Москва : Наука, 1994. − 134 с. 

135. Слуцкий В. М. Семейная психотерапия / В. М. Слуцкий, М. Андоль-

фи // Вопросы психологии. − 1982. − № 1. − С. 142-143. 

136. Смирнов, С. Д. Задачи национального воспитания / С. Д. Смирнов // 

О национальной школе. − Петроград, 1916. 

137. Соловьев, B. C. Народная беда и общественная помощь. Т. 2. / В. С. 

Соловьев // Сочинения. В 2-х т. − Москва, 1989. − С. 370-383. 

138. Сорока-Росинский, В. Н. Педагогические сочинения / В. Н. Сорока-

Росинский. − Москва : Педагогика, 1991. − 239 с. 

139. Стоюнин, В. Я. Избранные педагогические сочинения / В. Я. Сто-

юнин. − Москва : Педагогика, 1991. − 368 с. 

140. Сяоган, Х. Становление и развитие системы высшего профессио-

нально-технического образования в Китае (1980 - начало 2000 г.) : 

автореф. дис. ... канд. пед. наук / Х. Сяоган. − Москва, 2004. − 22 с. 

141. Тарасюк, Л. Н. Развитие системы образования в КНР / Л. Н. Тарасюк. 

− Москва : Наука, 1989. − 78 с. 

142. Телитченко, Л. В. Устное народное творчество как фактор социаль-

ного и духовного развития личности ребенка / Л. В. Телитченко, Т. 

И. Красникова // Молодой ученый. − 2014. − № 2. − С. 864-866. 

143. Тимошенко, П. З. Очерки науки о воспитании / П. З. Тимошенко. − 

Харьков. − 1866.  

144. Толстой, Л. Н. Педагогические сочинения / сост. Н. В. Вейкшан 

(Кудрявая) ; Академия педагогических наук СССР. − Москва : Педа-

гогика, 1989. − 542 с. 

http://opac.skunb.ru/index.php?url=/auteurs/view/307138/source:default


 163 

145. Толстой, Л. Н. Собрание сочинений. В 22 т. / Л. Н. Толстой. – Моск-

ва : Художественная литература, 1984. 

146. Троицкий, В. Ю. Пути русской школы / В. Ю. Троицкий. – Москва : 

Свет Отечества, 1994. − 95 с. 

147. Трубецкой, Е. Три очерка о русской школе. Умозрения в красках. 

Два мира в Древнерусской иконописи / Е. Трубецкой. − Новоси-

бирск, 1991. − 112 с. 

148. Ушинский, К. Д. Избранные педагогические сочинения / К. Д. 

Ушинский. – Москва : Педагогика, 1974. 

149. Ушинский, К. Д. Общий взгляд на возникновение наших народных 

школ / К. Д. Ушинский // Народная школа. − 1870. − № 5. 

150. Ушинский, К. Д. Собрание сочинений. Т. 6. / К. Д. Ушинский. − Мо-

сква ; Ленинград : Изд-во Академии педагогических наук РСФСР, 

1949. 

151. Фань Ган Реформы по нарастающей и "двухколейный переход": ос-

мысление опыта Китая / Фань Ган // Проблемы Дальнего Востока. − 

2005. − № 3. − С. 34-38. 

152. Философско-исторические основы общего образования в России : 

материалы всероссийской научной конференции 3-4 октября 2002 г. 

− Москва, 2002. 

153. Харчев, А. Г. Брак и семья в СССР: опыт социологического исследо-

вания / А. Г. Харчев. − Москва : Мысль, 1989. − 325 с. 

154. Хуа, Е. Ю. О стратегии развития китайского образования / Е. Ю. Хуа 

// Педагогика. − 2001. − № 4. − С. 106-108. 

155. Цао Ян Этнопедагогические традиции и их использование в образо-

вательной практике Китая : дис.. канд. пед. наук / Цао Ян. − Москва, 

2004. − 149 с. 

156. Цзян Сюхун Сравнительный анализ систем музыкального воспита-

ния в дошкольных образовательных России и Китая / Цзян Сюхун. − 

Москва, 2001. − С. 45-59. 

http://elibrary.ru/contents.asp?titleid=7958
http://elibrary.ru/contents.asp?titleid=7958
http://elibrary.ru/contents.asp?titleid=7958
http://elibrary.ru/author_items.asp?refid=210102135&fam=%D0%A6%D0%B0%D0%BE&init=%D0%AF
http://elibrary.ru/author_items.asp?refid=210102135&fam=%D0%A6%D0%B0%D0%BE&init=%D0%AF
http://elibrary.ru/author_items.asp?refid=210102135&fam=%D0%A6%D0%B0%D0%BE&init=%D0%AF


 164 

157. Цзян Сяоянь Основные тенденции модернизации систем профессио-

нального образования в Китае и России: (сравнительный анализ) : 

автореф. дис. ... канд. пед. наук / Цзян Сяоянь. − Москва, 2012. − 21 

с. 

158. Цимбаев, Н. И. Сергей Соловьев / Н. И. Цимбаев. − Москва : Моло-

дая гвардия, 1990. − 366 с. 

159. Чжан Чэнь Истоки и источники гуманистической традиции семейно-

го воспитания в России и Китае / Чжан Чэнь // Известия Волгоград-

ского государственного педагогического университета − 2015. − № 5 

(100). − С. 18-23. 

160. Чжан Чэнь Направления исследований семейного воспитания в со-

временном Китае / Чжан Чэнь // Современные проблемы науки и об-

разования. − 2014. − № 6. − С. 921. 

161. Чжан Чэнь Педагоги-гуманисты России о традиционных ценностях 

семейного воспитания / Чжан Чэнь // Современные проблемы науки 

и образования. − 2015. − № 6. − С. 921. 

162. Чжан Чэнь Традиции семейного воспитания в России и Китае / Чжан 

Чэнь, С. В. Куликова // История образования и педагогической мыс-

ли : учебное пособие / под ред. Г. Б. Корнетова. − Москва : АСОУ, 

2015. − 248 с. 

163. Школа и педагогика в культуре Древней Руси. Ч. 1. Историческая 

хрестоматия / сост. Кошелева О. Е., Мошкова Л. В. − Москва, 1992. − 

208 с. 

164. Шустова, И. Ю. Фактор детско-взрослой общности в воспитании и 

развитии субъектности юношества : автореф. дис. ... д-ра. пед. наук / 

И. Ю. Шустова. − Москва, 2009. − 48 с. 

165. Этническая педагогика: Книга для чтения / сост. В. А. Пятин, А. М. 

Трещев, Г. М. Алексеева [и др.]. − Астрахань : Изд-во Астраханского 

педагогического института, 1995. − 475 с. 



 165 

166. Этнологический словарь. Вып. 1. Этнос. Нация. Общество / под ред. 

В. И. Козлова, В. Г. Рябкова [и др.]. − Москва, 1996. − 138 с. 

167. Юдина, Н. П. Педагогическая традиция: опыт концептуализации : 

монография / Н. П. Юдина. − Хабаровск : Изд-во ХГПУ, 2002. − 83 с. 

168. Юркевич, П. Н. Чтения о воспитании / П. Н. Юркевич. − Москва, 

1865. − 257 с. 

169. 个希望鼓舞着在僻静癿街上走得很吃力癿行亰,那就是温暖明亮癿家。- 巴金 «家

». 

170. 孩子们癿性格和才能，归根结蒂是受到家庭、父母，特别是母亯癿影响最深。

孩子长大成亰以后，社会成了锻炼他们癿环境。学校对年轻亰癿发展也起着重

要癿作用。但是，在一个亰癿身上留下丌可磨灭癿印记癿却是家庭。- 宊庆龄. 

171. 教亰要从小教起。幼儿比如幼苗，培养得宜，方能发芽滋长，否则幼年受了损

伤，即丌夭折，也难成材。-陶行知 «陶行知全集». 

172. 正确教育子女癿方法，我认为最主要癿应该是爱和严相结合。在生活上既要给

予子女适当癿父母之爱，在政治上又要严格要求他们，特别要舍得让他们到艰

苦环中去锻炼，在风雨中成长。这才是真正癿爱。只有这样才能锻炼出亰才，

成为真正 有作为癿亰。-- 吴玉章. 

173. 中国教育思想史（第二卷），华东师范大学出版社，1995，479 页 

174. 中国教育制度通史（第四卷明代），山东教育出版社，2000，369 页 

175. 黄山书，中国教育史话， 1997，324 页 

176. 孙培青，中国教育史(修订本）,华东师范大学出版社，2000 年，-670 页 

177. 古列女传-中华书局，1985，332 页 

178. 韩诗外传-中华书局，1980，221 页 

179. 王凌皓，中国教育史论，吉林亰民出版社，2000，275 页 

180. 范晔，后汉书，中华书局，1964，341 页 

181. 孙培青，中国教育史，华东师范大学出版社，1992，527 页 

182. 刘英杰，中国教育大事典，浙江教育出版社，1993，782 页 

183. 李茂生，中国徳育教育问题，济南大学学报，济南市，1991，3 期 

184. 张岱年，中国哲学大纲，中国社会科学出版社，1982,344 页 

185. 陈汉才，中国古代幼儿教育史，广东省， 1998,369 页 

186. 房玄龄，晋书，中华书局，1974，342 页 

187. 沈约，宊书，中华书，1974，251 页 

188. 肖子显，南齐书，中华书局，1972，221 页 

189. 姚思廉，梁书，中华书局，1973，154 页 



 166 

190. 姚思廉，陈书，中华书局，1973，231 页 

191. 李百药，北齐书，中华书局，1972，443 页 

192. 颜之推，颜氏家训，上海古籍出版社，1982，437 页 

193. 司马光，温公家苑，海南出版社，1993，465 页  

194. 王守仁，王阳明全书，大东书局，1935，542 页  

195. 康有为，大同书，古藉出版社，1975，541 页  

196. 康有为，康有为全集（第一、二、三集），上海古籍出版社，1990，564 页 

197. 曾国藩，家书（文白对照全译），中国华侨出版社，1994，439 页 

198. 陈学恂，中国教育史研究（宊元分卷），华东师范大学出版社，2000, 548 页 

199. 傅元龙，中国哲学史上癿亰性问题，求实出版社，1982，372 页 

200. 毛礼锐，中国古代教育，亰民教育出版社，1979，561 页 

201. 钟叔河，曾国藩家书，湖南大学山版社，1989，231 页 

202. 曾国藩，曾国藩家书家训，天津古籍书店，1991，437 页 

203. 李定开，中国学前教育，西南师范大学出版社，1990，430 页 

204. 包东波，中国历代名亰家训精萃，安徽文艺出版社，1993，437 页 

205. 包兮，中国历代教育家，香港上海书局，1978，361 页 

206. 喻岳衡，历代名亰家训，岳麓书社，1991，443 页 

207. 张海清，孔子名言名句，中国石化出版社，2010 年,-299 页 

208. 匡亚明，孔子评传，南京大学出版社,1990 年，-233 页 

209. 钟琴著，《每一个孩子都是天使》， 新世界出版社，2011 年 1 月。 

210. 王东华等著，《发现母亯》， 江西亰民出版社，2010 年 7 月。 

211. 成墨初著，《谁说妈妈教丌出男子汉——妈妈教育男孩应把握癿 100 个兰键》

，新时代出版社，2010 年 7 月。 

212. 武鹏程著，―儿童能力培养系列‖ （含《保护孩子癿好奇心》、《教孩子学会屁

股自己―擦‖》、《聪明癿―笨‖小孩》、《教孩子学―坏‖》、《幸福癿孩子―苦‖着

教》和《说孩子爱听癿，听孩子想说癿》，兯六册）， 科学出版社，2010 年 9

月。 

213. 马宁著，―怎样成为好父母‖（《怎样成为好父母 1：戒掉爱中癿伤害》、《怎样

成为好父母 2：在爱中建立规则》），广东科技出版社，2010 年 7 月。 

214. 东子，原名范景宇著，《父亯育教，决定孩子癿一生》，漓江出版社，2008 年

7 月。 

215. 老舍，《四世同堂》，四川亰民出版社，1979 年。 

216. 毛礼锐，矍菊农，邵鹤亭，《中国古代教育史》，亰民教育出版社，1997 年。 

217. 司马迁，《史记》，国学网，西汉武帝征和年间（约公元前 122 年）。 

218. 司马光，《资治通鉴》，古籍出版社，1956 年。（原著约成书亍公元 959 年） 

http://baike.so.com/doc/1097586.html


 167 

219. 司马光，《涑水记闻》，邓广铭，张希清点校对，中华书局，1989 年。（原著

约成书亍公元 1070 年） 

220. 司马光，《居家杂仪》，古籍，（清光绪元年）张履祥辑, 1875 年。（原著约成

书亍公元 1010 年） 

221. 孔丘，《论语》，中华书局出版社，2006 年。（原著约成书亍公元前 540 年-公

元前 400 年 

222. Diamond, S. Epilogue / S. Diamond, M. L. Wax, F .O. Gearing. − New 

York: eds. Anthropological Perspectives on Education, 1971. 

Интернет источники: 

223. http://nsportal.ru/ap/ap/drugoe/issledovatelskaya-rabota-obraz-berezy-v-

russkoy-i-tuvinskoy-poezii 

224. https://www.google.ru/url 

225. Грудина, Т. Н. Социологический портрет многодетной семьи в Рос-

сии / Т. Н. Грудина // Научный интернет-журнал "Семья и социаль-

но-демографические исследования". − 2014. − апрель. − Режим дос-

тупа: http://demographia.net/journal/2014-04/grudina, свободный. − 

Загл. с тит. экрана (дата обращения: 20.05.2014). 

226. Значение Слова 2013-2015. Философский словарь. − Режим доступа: 

http://znachenieslova.ru/slovar/philosoph/, свободный. − Загл. с тит. эк-

рана (дата обращения: 25.04.2014). 

227. Китайская народная сказка "Красная лилия". − Электрон. версия печ. 

публ. − Режим доступа: http://peskarlib.ru/lib.php?id_sst=559, свобод-

ный. − Загл. с тит. экрана (дата обращения: 15.08.2014).  

228. Китайская народная сказка "Мост матери и сына". − Электрон. вер-

сия печ. публ. − Режим доступа: 

http://peskarlib.ru/lib.php?id_sst=560#, свободный. − Загл. с тит. экра-

на (дата обращения: 15.08.2014).  

229. Кошкарова, Ю. А. Концепции образа медведя в русской ментально-

сти / Ю. А. Кошкарова // Теория и практика общественного развития. 

− 2010. − № 2. − Режим доступа: http://www.teoria-practica.ru, свобод-

ный. − Загл. с тит. экрана (дата обращения: 08.06.2014).  

http://baike.haosou.com/doc/5747863.html
http://nsportal.ru/ap/ap/drugoe/issledovatelskaya-rabota-obraz-berezy-v-russkoy-i-tuvinskoy-poezii
http://nsportal.ru/ap/ap/drugoe/issledovatelskaya-rabota-obraz-berezy-v-russkoy-i-tuvinskoy-poezii
http://peskarlib.ru/lib.php?id_sst=559
http://peskarlib.ru/lib.php?id_sst=560


 168 

230. Лаптенок, С. Д. Философский словарь. Семья / С. Д. Лаптенюк. − 

Режим доступа: http://enc-dic.com/philosophy/Semja-34924, свобод-

ный. − Загл. с тит. экрана (дата обращения: 20.02.2014). 

231. Послание Президента В. В. Путина Федеральному Собранию. 12 де-

кабря 2012 года. – Режим доступа: http://kremlin.ru/news/17118, сво-

бодный. – Загл. с тит. экрана (дата обращения: 21.01.2013). 

232. Система ценностей. − Электрон. версия печ. публ. − Режим доступа: 

http://www.womancentr.ru/china25.htm, свободный. − Загл. с тит. эк-

рана (дата обращения: 15.08.2014). 

233. Словари и энциклопедии на Академике. − Режим доступа: 

http://dic.academic.ru/, свободный. − Загл. с тит. экрана (дата обраще-

ния: 10.07.2013).  

234. Соловцова, И. А. Ценности как основа целеполагания в сфере духов-

но-нравственного воспитания / И. А. Соловцова // Грани познания: 

электронный научно-образовательный журнал ВГСПУ. – 2012. − № 

3. – С. 91-94. − Режим доступа: URL: http// www.grani.vspu.ru, сво-

бодный. − Загл. с тит. экрана (дата обращения: 20.02.2014). 

235. Чжан Чэнь Педагогические идеи последователей Конфуцианства 

эпохи Традиционного Китая / Чжан Чэнь // Грани познания: элек-

тронный научно-образовательный журнал ВГСПУ. − 2015. − № 7. − 

С.119-123. − Режим доступа: URL: http//www.grani.vspu.ru, свобод-

ный. − Загл. с тит. экрана (дата обращения 06.09.2013). 

236. Чжан Чэнь Семейные уроки патриотизма в России и Китае / Чжан 

Чэнь., С. В. Куликова // Грани познания: электронный научно-

образовательный журнал ВГСПУ. − 2015. − № 3 (37). − С. 37-39. − 

Режим доступа: URL: http//www.grani.vspu.ru, свободный. − Загл. с 

тит. экрана (дата обращения 06.09.2013). 

237. Чжан Чэнь Традиционный характер семейного воспитания в России 

и Китае / Чжан Чэнь., С. В. Куликова // Грани познания: электрон-

file:///F:\Documents%20and%20Settings\tiveal\???????%20????\????????%20?.?.%20???????????%20???????.%20?????.%20http:\enc-dic.com\philosophy\Semja-3494
file:///F:\Documents%20and%20Settings\tiveal\???????%20????\????????%20?.?.%20???????????%20???????.%20?????.%20http:\enc-dic.com\philosophy\Semja-3494
file:///F:\Documents%20and%20Settings\tiveal\???????%20????\????????%20??????????%20?.?.%20??????%20????????????%20????????%2012�???????%202012�????.%20http:\kremlin.ru\news\17118�(????%20?????????%2021.01.2013).9
file:///F:\Documents%20and%20Settings\tiveal\???????%20????\????????%20??????????%20?.?.%20??????%20????????????%20????????%2012�???????%202012�????.%20http:\kremlin.ru\news\17118�(????%20?????????%2021.01.2013).9
file:///F:\Documents%20and%20Settings\tiveal\???????%20????\????????%20??????????%20?.?.%20??????%20????????????%20????????%2012�???????%202012�????.%20http:\kremlin.ru\news\17118�(????%20?????????%2021.01.2013).9
http://www.womancentr.ru/china25.htm
http://dic.academic.ru/
http://dic.academic.ru/
http://www.grani.vspu.ru/
http://www.grani.vspu.ru/
http://www.grani.vspu.ru/


 169 

ный научно-образовательный журнал ВГСПУ. – 2014. − № 7. – Ре-

жим доступа: URL: http// www.grani.vspu.ru, свободный. − С. 34-38. 

238. Энциклопедии и словари. − Режим доступа: http://enc-

dic.com/enc_rus/Semja-1422.html, свободный. − Загл. с тит. экрана 

(дата обращения: 10.07.2013). 

Архивные материалы: 

239. Письмо П. Ф. Лесгафта сыну Борису // Сборник памяти П. Ф. Лес-

гафта. 1912. 

240. [Письма сына Бориса П. Ф. Лесгафту] // ЦГИАСПб. − Ф. 2165, оп. 1, 

д. 103. 

 

http://www.grani.vspu.ru/
http://enc-dic.com/enc_rus/Semja-1422.html
http://enc-dic.com/enc_rus/Semja-1422.html

	OCRUncertain718

